
25#9 - Agosto 2014www.aplu.org.uy24

En el siguiente trabajo pretendemos abordar, en una secuencia 
de poesías de la autora, el concepto de identidad nómade en la musa 
de Gabriela Mistral. Este concepto fue presentado por Rosi Braidotti 
(2000) y aplicado a la identidad femenina en la Posmodernidad; a su vez 
la Dra. Elena Romiti realiza una apropiación y señala que sus rasgos 
distintivos ya aparecían en la poesía femenina del Cono Sur a comienzos 
del siglo XX. Romiti procura evidenciar que las poetas, o poetisas –si nos 
referimos al espacio diferenciado de la poesía que el patriarcado daba a 
las mujeres–, Delmira Agustini, Alfonsina Storni, Juana de Ibarbourou, 
Henriqueta Lisboa y Gabriela Mistral (en principio) presentaron sus 
musas huidizas, cambiantes, salvajes, caleidoscópicas, para poder 
vincularse en red. La escritura en clave es identificada por Romiti quien, 
valiéndose de la posibilidad de buscar en los archivos de las autoras, 
halló interesantes documentos reveladores de algunas de las estrategias 
utilizadas por las poetas para ingresar al sistema. La investigación 
realizada partió del archivo local de la Biblioteca Nacional (aunque no se 
restringió solamente a él) trabajando en forma inductiva. La propuesta 
invita a seguir buscando, revisando y resignificando los archivos locales 
para construir conocimiento.

Por otro lado, y alineándonos con lo que propone Romiti, el enfoque 
teórico de nuestro trabajo se sustentará en los estudios sobre mujeres y de 
género. Procuraremos rastrear algunos aspectos de los planteos teóricos 
que discuten el lugar de la mujer, y aún más, de la mujer latinoamericana, 
en la poesía. Al margen de las luces del centro, en la periferia de la periferia, 
en esa zona invisibilizada estratégicamente por el patriarcado. Nuestro 
propósito es continuar visualizando y haciendo visible la urdimbre de la 
red. Una vez ingresadas al sistema, valiéndose de múltiples estrategias, 
estas poetas del Cono Sur construyeron un nuevo sistema de identidades 
móviles, plásticas y, en palabras de Braidotti, nómades. Figuraciones y 
autorepresentaciones que oscilan entre el deber ser y el ser; entre aceptar 
el lugar, el espacio diferenciado que se les otorga, o pujar por un nuevo 
espacio no restringido únicamente a las mujeres.

Gabriela Mistral, la errante gacela 
nacida en el Cono Sur: figuración y 
autorrepresentación nómade de su 

musa poética
Andrea Aquino

Yo la quiero cambiante, misteriosa y compleja;
sean sus ojos abismos y al minuto fanales

Delmira Agustini1

Y huyo corriendo, palpitante y loca
de miedo, pues tan próximo parece,
que mi gajo de aromos se estremece
rozado por las barbas de su boca.

Juana de Ibarbourou2

Andrea Aquino

Profesora de Literatura egresada 
en 2002 del IPA en la modalidad 
semi-libre desde el IFD de Florida. 
Actualmente cursa la Maestría 
en Ciencias Humanas, opción 
Literatura Latinoamericana, en la 
Facultad de Humanidades.

Participó como ponente en 
los dos últimos congresos de 
APLU. También ha participado 
en jornadas y cursos de verano 
en el CERP del Centro, CERP 
del Norte, IFD de Florida, la 
Cátedra “Alicia Goyena” y el Liceo 
Departamental de Durazno.

Actualmente se desempeña 
como docente en el Liceo N° 1 de 
Florida, el CERP del Centro y el 
IFD de Florida.

En efecto, Lucila Godoy Alcayaga ingresa al 
sistema literario con un seudónimo que es también 
una forma de autorepresentación móvil. Lucila se 
convierte en Gabriela Mistral al ser premiada en 
diciembre de 1914 en los Juegos Florales de Santiago. 
No es sencilla la tarea de visualizar a quien se valió 
de tantas estrategias para mantenerse invisibilizada. 
Pero no era esa una forma de ocultamiento para no 
ser encontrada, más bien fue una estratégica manera 
de discutir protegiéndose y resistiendo. Ocultamiento 
del verdadero yo porque, en realidad, ese yo es uno 
y diverso a la vez. Gabriela Mistral3 fue una figura 
polifacética y polémica, que incluso aún hoy genera 
debates. Docente, directora de instituciones educativas, 
diplomática, ensayista, autodidacta, pero por sobre 
todo ello poeta que, habiendo nacido en el Valle de 
Elqui, hizo de América su patria. Viajante incansable, 
defensora decidida de los que consideraba postergados 
y silenciados, sintió desde temprano que su Chile natal 
era una rosa en su vida.

Tengo la dicha fiel
y la dicha perdida,
la una como rosa,
la otra como espina.
De lo que me robaron
no fui desposeída:
tengo la dicha fiel
y la dicha perdida,
y estoy rica de púrpura
y de melancolía.4

En su infancia un hecho marcó su carácter y, 
de alguna manera, definió su forma de defender con 
dignidad su verdad: fue acusada de ladrona y por 
ello padeció el escarnio de sus compañeros de clase. 
Siendo una niña decidió no volver a la escuela. Nótese 
que en el poema se plantea esa dualidad constante y 
su autorepresentación evidencia, por un lado, el dolor 
de ver que la han querido dañar, pero por otro, la 
convicción de que su dignidad permanece inalterable 
y se fortalece. Dicha y melancolía, rosa y espina. La 
rosa, que ha significado por siglos la perfección, la 
más alta aspiración, símbolo de Venus, es en sí dual; 
la corola, cumbre de su belleza, y también las espinas, 
punzantes agujas que auguran o concretan la herida. 
Chile fue para Gabriela una rosa, lo amó y le dolió. 
Recibió de su patria tantos aplausos y elogios como 
críticas y acusaciones. Una sensación de nostalgia por 
la patria dejada la acompañó en sus viajes, en los que, 
paradójicamente, representaba a su Chile natal.

Gabriela fue una intelectual y eso trajo 
consecuencias para su vida. Una inquieta y honesta 
intelectual, latinoamericana y mujer. En su trabajo 

Sujetos nómades, Rosi Braidotti señala (citando a Foucault) 
que un intelectual es un técnico del conocimiento 
y es, además, un analista de los modos complejos de 
control que se ejercen a través y por los discursos: 
“[…] modos complejos y siempre cambiantes en que 
las tecnologías de control del sí mismo corporizado 
[…] entran en intersección con las microinstancias que 
gobiernan la producción de los discursos socialmente 
reconocidos como «verdaderos» y científicamente 
«válidos»” (87). ¿Cómo aceptar lisa y llanamente como 
verdaderos los discursos que producía una maestra 
de origen campesino, sobre todo si su crítica no era 
“políticamente correcta”? La poetisa que demandaban 
muchos chilenos era precisamente la otra, la que escribía 
(pasados los turbios jirones de su Desolación) canciones 
de cuna, exaltaciones bucólicas del paisaje chileno, no 
mucho más. La poeta que escribía en su falda, corregía 
y corregía incansablemente, la preocupada por resolver 
cuestiones sociales, la que criticaba lo que consideraba 
injusto, esa no era conveniente. Las críticas que recibió 
fueron claras sanciones y, en cierta forma, recordatorios 
de su condición. Aunque en su obra poética Gabriela 
se manifiesta con una mirada conservadora, no puede 
decirse que haya aceptado todo lo que el patriarcado 
exigía. Bajo el ojo logofalocéntrico, la musa de Mistral 
se mostró obediente; en este sentido es revelador el 
lenguaje metafórico del que se vale en el ensayo-
conferencia dictado en Montevideo en 1938, donde 
desde el título señala tal actitud: “Acto de obediencia a 



27#9 - Agosto 2014www.aplu.org.uy26

un ministro”. En esa ocasión se les había solicitado a las 
tres destacadas poetisas del Cono Sur (Juana, Alfonsina 
y Gabriela) que revelaran aspectos de su creación 
poética. Las tres mujeres realizaron el acto, dictaron 
su conferencia, pero en un franco y estratégico desafío 
al patriarcado eludieron las revelaciones esperadas, 
jugaron con el lenguaje y, entre aparentes confesiones, 
evitaron con altura responder aquello que se les había 
preguntado. Hablaron, como se les pidió, pero no 
revelaron; mantuvieron ese misterio acerca de cómo 
hacer poesía, de cómo llegaban a su poesía.

“Me siento como un viejo cuerno lleno de estas 
voces ajenas: me oigo como una verdadera vaina de 
hablas juntas, y apenas tengo en este momento esa 
cosa fea que se llama el acento individual, la voz con 
nombre propio”,5 dirá Gabriela aludiendo a su voz 
poética, que es la voz de la mujer poeta, no la de la 
poetisa que pretendía el patriarcado. Se siente parte de 
la comunidad y por eso mismo con la responsabilidad 
de mantener la red viva.

Ahora viene el conflicto mayor para nuestra 
buena voluntad de obedecer, aunque sea 
parcialmente, a lo mujeres. La interrogación 
de “¿Cómo escribe Ud. su poesía?” lleva de 
arrastre esta otra pregunta, que nosotras, 
grandes embrollonas, nos formulamos: 
¿Cuándo comenzamos nosotras a hacer una
poesía?6

Ahora bien, es cierto que hay una necesidad de 
identificación, de autorepresentación identitaria, pero, 
como señala Romiti, se procura evitar el encasillamiento, 
la cárcel que aprisionaría a estas poetas en la figura de 
poetisas. Pues bien, ellas jugaron a ser poetisas para 
mantener conforme al ojo logofalocéntrico, y en sus 
imágenes, entre líneas y tras las líneas, dialogaron con 
libertad. Los subtextos de sus poemas constituyen los 
hilos de la verdadera trama de la red, y para hacer 
visible la red es necesario mirar con atención sus 
poemas, leerlos en diferentes direcciones, hurgar en sus 
capas.

[…] a través de ellos también se descubre 
el signo de identidad nómade que evade 
de alguna manera la definición. De modo 
que se plantea una suerte de dialéctica: 
entre la necesidad de la definición que es 
autorepresentación identitaria y la fuga de la 
clasificación que inmoviliza y aprisiona a las 
poetisas que empiezan a ser reconocidas en la 
época (Romiti:163).

La salvaje manera de resistir

y siento que mi vida se va huyendo
callada y dulce como la gacela.

(“Atardecer” de G. Mistral, Lagar)

En su libro Sí mismo como otro, el filósofo Paul 
Ricoeur reflexiona en torno a la construcción identitaria 
y cómo, desde la reflexión filosófica auxiliada por el 
análisis del discurso, es posible evidenciar la dialéctica 
constante entre el yo y el otro, que también es, de 
alguna manera, yo.

[…] la identidad-ipse pone en juego una 
dialéctica complementaria de la ipseidad7 y 
de la mismidad, esto es, la dialéctica del sí y 
del otro distinto del sí, la igualdad (una misma 
cantidad de) del otro distinto de sí.
Mientras se permanece en el círculo de 
la identidad-mismidad, la alteridad de 
cualquier otro distinto de sí no ofrece nada 
de original: “otro” figura, como de paso ya 
hemos subrayado, en la lista de los antónimos 
de “mismo”, al lado de “contrario”, 
“distinto”, “diverso”, etc. Otra cosa sucede 
si se empareja la alteridad con la ipseidad. 
Una alteridad que no es –o no sólo es– de 
comparación es sugerida por nuestro título, 
una alteridad tal que pueda ser constitutiva 
de la ipseidad misma. Sí mismo como otro 
sugiere, en principio, que la ipseidad del sí 
mismo implica la alteridad en un grado tan 
íntimo que no se puede pensar en una sin la 
otra, que una pasa más bien a la otra, como 
se diría en el lenguaje hegeliano (14).

Así pues, desde este razonamiento no es extraño 
que pensemos que el subalterno que ingresa al sistema 
y se mueve en un espacio diferenciado, tal es el caso 
de las poetisas del Cono Sur, construye su imagen 
social desde la negociación con el que tiene el poder 
hegemónico, el hombre. El yo que se autorepresenta 
en los poemas es una construcción que se desarrolla 
desde el vínculo con el otro; pero en sí mismo hay otro, 
la mirada de nosotros mismos que se ha forjado en el 
grupo social en el que nos tocó vivir. ¿Y si el otro no 
estuviera? Pero ese otro es parte del yo, el otro está 
en mí. La mismidad del sí mismo es, como señala 
Ricoeur, una especie de reforzamiento. Ahora bien, 
la negociación con el otro, cuando el otro es el que 
tiene el poder hegemónico, no implica un acatamiento 
total, no exige una entrega sin miramientos. De hecho, 
en el caso de las poetas señaladas se puede decir que 
jugaron con astucia. Se podría argumentar aquí que 

en el caso de Juana de Ibarbourou la negociación con 
el patriarcado le demandó mucho, tal vez más de lo 
que ella estaba dispuesta a dar; en cuanto a Gabriela, 
su estrategia de salir de la línea de fuego con un viaje 
constante, de un lado a otro, nos recuerda esa imagen 
de los pueblos nómades que en la huida resisten. 
Y esa resistencia, señala Romiti, en determinado 
momento se vuelve lucha. Gabriela hizo de los viajes 
su método de lucha. Primero el distanciamiento, el 
tomar contacto con otros lugares, otras personas, 
otras formas. Luego escribir, ensayar lo que pensaba, 
corregir incansablemente para poder responder a las 
críticas o acusaciones. En su poesía “Atardecer” recurre 
a la imagen de la gacela que con sus movimientos ágiles 
sugiere, desde su presentación (que no casualmente es 
al final del poema), la movilidad, pero también la huida 
por la supervivencia. Lo salvaje es aquí una forma de 
resistencia; la asociación de la vida del sujeto lírico con 
un animal que huye, se escapa y busca refugio. La gacela 
es, a su vez, representación del alma, espiritualidad en 
fuga.

Estas poetas construyeron su imagen social en 
movilidad y, además, como un sistema; entonces, unas 
y otras son portavoces de un legado. ¿Cómo hablar 
del proceso creador, de su génesis? Es inviable, como 
buscar dónde crece la rosa, imagen retomada por 
Gabriela en una anécdota incluida en la conferencia 
pronunciada en Montevideo. El acto es tan abarcativo 
como la tierra misma, sería utópico cortar la rosa 
justo por el lugar donde crece; así pues, se torna un 
desafío muy grande identificar y verbalizar cómo es 
que estas mujeres hacen poesía. Identidades móviles, 
desterritorializadas, que connotan a las tribus errantes 
o la vida vagabunda. Las psiques fragmentadas que 
Braidotti identifica en la Posmodernidad europea ya 
se pueden ver en América Latina desde comienzos del 
siglo XX, como refiere la profesora Romiti. Y Gabriela 
Mistral fue móvil, su figura dúctil. Pero cuando nos 
referimos a su ductilidad no es, en ningún sentido, 
desde la acepción de ser manejable o condescendiente. 
Nos referimos aquí a la particularidad de acomodarse 
a un nuevo territorio, a un nuevo espacio desde donde 
poder mirar, luchar y crear. Como señala Toril Moi en 
su Teoría literaria feminista:

Tras el ángel se oculta el monstruo: el anverso 
de la idealización masculina de la mujer es 
el miedo a la feminidad. El monstruo mujer 
es aquella mujer que no renuncia a tener 
su propia personalidad, que actúa según su 
iniciativa, que tiene una historia que contar 
–en resumen, una mujer que rechaza el papel 
sumiso que el machismo le ha asignado. […] 
el monstruo mujer es dual precisamente 

porque tiene algo que contar, siempre cabe 
la posibilidad de que decida no contar nada o 
contar una historia diferente. La mujer dual 
es aquella cuya conciencia es impermeable al 
hombre, aquella que deja que se introduzca 
en su mente el pensamiento fálico masculino 
(69).

Al respecto podemos agregar aquí que Romiti8 
señala como posibilidad de negociación con el padre,9 
puesto que no se lo puede vencer, la estrategia de dar 
ciertas concesiones, como por ejemplo prestarse a la 
imagen de dominada y luego resignificarse desde una 
autorepresentación poética literal o figurada. En el caso 
de las poetas fundacionales del Cono Sur predominó 
el segundo tipo. En efecto, se valieron de múltiples 
metáforas, metamorfosis o poemas de representación 
a través de la oposición; tales motivos configuran ese 
yo que puede pasar desde la figuración salvaje (muy 
frecuente en Gabriela), el cuerpo y el Eros, hasta el 
vacío y la disolución. Es, en estas poetas, la secuencia 
de figuración y borramiento constante y cíclico de la 
autorepresentación nómade.

Desde el comienzo Lucila Godoy tuvo que 
confrontar, surgió desde un ámbito que, como ya hemos 
señalado, fue periférico, al margen de todo movimiento 
intelectual, si pensamos en la urbe académica, la 
élite conservadora. Desde su condición de mujer, 
latinoamericana, campesina y autodidacta, se esforzó 
por crecer. La falta del padre no pareció importarle, 
al menos no hizo reproches públicos (pese a que era 
la figura importante en una sociedad conservadora), y 
creció como una resiliente sacando provecho de todas 
las situaciones, hasta de las más desfavorables. Siempre 
que le preguntaron rechazó el encasillamiento en 
movimientos feministas, puesto que veía a los mismos 
como una discusión de mujeres de la alta sociedad que 
no tenían las mismas preocupaciones que ella.

En un mundo donde lo reconocido y lo 
convencional eran privilegio de círculos, 
entonces casi exclusivos del ámbito masculino, 
el prestigio, lo validado, la raza inteligente era 
“la pura-blanca”, lo europeo era sinónimo del 
progreso. En el medio de prácticas conflictivas 
de saber-poder, surge Gabriela Mistral “la 
otra”, una mujer mestiza, latinoamericana, 
transgresora, que, al igual que sor Juana Inés 
de la Cruz, invade el ámbito de los hombres. 
(Hiroko Ito Sugiyama)

En el poema “La fuga” (Tala), el sujeto lírico 
busca un referente. Es la figura de la madre, imagen 
muy importante para la poeta. Pero la madre también 



29#9 - Agosto 2014www.aplu.org.uy28

huye, su imagen es un recuerdo persistente, pero 
vago. Elena Romiti señala que “la huida es la máxima 
representación de la identidad nómade”. En este punto 
es apropiado identificar dicho concepto con el de 
identidad salvaje, puesto que ambos son colindantes.

Madre mía, en el sueño
ando por paisajes cardenosos:
un monte negro que se contornea
siempre, para alcanzar el otro monte;
y en el que sigue estás tú vagamente,
pero siempre hay otro monte redondo.

Es evidente que en la espera del refugio y la 
protección en el regazo materno, este sujeto lírico corre, 
insiste. La muerte da paso al recuerdo, que es perdurar 
en un ser querido. Aquí, la secuencia de imágenes en 
movimiento, el correr de monte en monte, nos sugiere 
otra vez la idea del nómade. Es la serie de imágenes 
sucesivas y en un doble movimiento porque refiere a 
la persecución y a los devaneos de la psique. Persiste 
el deseo de reencontrase con la madre. No debemos 
olvidar, por otro lado, la connotación evidente del 
monte como figuración, representación de la psique 
misma, y con ello el abismo que se abre cuando se 

Gabriela Mistral, Alfonsina Storni y Juana de Ibarbourou en los cursos de verano realizados en el IAVA en 1938

buscan respuestas en el subconsciente. Así lo señalan 
Chevalier y Gheerbrant en su Diccionario de símbolos 
cuando recorren las múltiples significaciones del 
bosque: “5. Para el analista moderno, por su obscuridad 
y su arraigamiento profundo, el bosque simboliza lo 
inconsciente. Los terrores del bosque, como los terrores 
pánicos, estarían inspirados, según Jung, por el temor 
de las revelaciones de lo inconsciente”. Lo enmarañado, 
oscuro y misterioso emerge en estas imágenes que son 
presentadas en forma contigua: de monte en monte 
es la búsqueda. En esa búsqueda surge el desafío de 
sacar del mundo de los muertos a la madre. El referente 
emotivo, evocado con toda su fuerza, amor y dolor, es el 
motor. Por eso nos parece acertada la elección del mito 
de Orfeo y Eurídice, que es tomado en este texto para 
presentar en forma plástica (nuevamente una imagen 
en movimiento) la huida. Juntos pero imposibilitados 
de verse o hablarse.10 El yo lírico siente la presencia de 
su madre pero no puede verla, el velo de la muerte se lo 
impide. ¿Su inconsciente sabe que es imposible verla? 
Por supuesto, el autoengaño también es una estrategia 
de supervivencia. A veces tiene la sensación de que 
la ayuda en momentos difíciles, pero solo es eso, una 
sensación.

Sería motivo de otro trabajo aplicar aquí lo que 
propone Gilbert Duránd con respecto a los regímenes: 
Diurno, Nocturno y Copulativo. Sin embargo, nos 
permitimos apenas una digresión. Consideramos que 
en la poesía de Gabriela es constante la oscilación entre 
estos tres regímenes, pero en particular en la poesía 
que estamos abordando notamos que la fuga misma 
permite visualizar los tres estadios. La evocación 
materna lleva implícito el pánico, el modelo a seguir 
o vencer. La evocación per se da cuenta del vacío, la 
muerte. El régimen Nocturno que señala Duránd revela 
lo oculto, a veces con eufemismos, otras con todo lo que 
desconcierta y aterra. Los miedos que se ocultan en el 
régimen Diurno. En cuanto al régimen Copulativo, la 
referencia al mito de Orfeo y la posterior descripción 
de las repercusiones físicas de la búsqueda, en la fuga, 
están cargadas de erotismo.

En la construcción identitaria podemos señalar 
otro elemento importante: el nombre. En “Balada de 
mi nombre” (Lagar II), el sujeto lírico mira con nostalgia 
el accionar de su nombre personificado, desdoblado de 
sí. Podemos pensar que al igual que Romeo renegaba de 
su nombre al saber que este era el muro que lo separaba 
de su amada Julieta, y ella, por otro lado, pensaba que 
el nombre no es la persona, no la constituye, así el 
yo lírico de esta poesía ve que su nombre anda solo, 
vagabundeando, sin consistencia, independizado del 
cuerpo y hasta liviano y “dichoso” de no cargar con 
la persona que lo usó en la infancia. Sin cuerpo, vuelto 
todo alma, camina errante por los campos del valle de 

su infancia. Los años han pasado y “cabellos blancos 
no [le] ha visto”, tampoco “[su] boca con acidia”. Se 
han separado, se han perdido mutuamente. El yo lírico 
acepta que su nombre se haya “salvado” de verla en 
un proceso de decadencia, decrepitud, cargado de 
progresiva amargura.

Lucila de María del Perpetuo Socorro Godoy 
Alcayaga–Gabriela Mistral, con su historia 
ambigua, como la de todo ser humano, en la 
dualidad, el juego del discurso patriarcal frente 
a la posibilidad de un discurso femenino, de 
la hegemonía del poder frente al discurso del 
subordinado, incorpora la marginalidad a 
las prácticas literario-culturales en el ámbito 
conflictivo del saber-poder como proceso de 
resignificaciones, producto y reproducción 
de la emisión, la configuración, la recepción 
y la resignificación. Estos cuatro puntos que 
posibilitan la comprensión de lo marginal, 
interpretado desde coordinadas asimiladoras, 
integradoras o francamente hegemónicas, en 
sus polifonías. A falta de padre verdadero, 
Gabriela se aferró a la tierra, viendo con un 
ojo total “los cerros tutelares que se me vienen 
encima como un padre que me reencuentra 
y me abraza, y bocanada de perfume de esas 
hierbas infinitas de los cerros”. (Hiroko Ito 
Sugiyama)

Lucila y Gabriela, dos nombres para una historia 
cargada de dolor, pérdidas, profundo amor y triunfos. 
El nombre también fue parte de su identidad múltiple, 
nómade. Pero su nombre, si lo asociamos a la poeta, la 
vincula con su naturaleza, dejó raíces fuertes en ella. 
Todo la vuelve a resignificar, su paisaje chileno, del 
que nunca se independizó, al que llevó consigo y está, 
continúa estando, presente en su poesía.

Raíz amarga

El amor fue una espina dorada en la vida de la 
poeta. Desde Los sonetos de la muerte, ella interroga y se 
interroga por el paradero de los sufrientes. En su poesía 
se mostró conservadora, heterosexual, pero arrastró 
largos años con el estigma de la duda, las murmuraciones 
respecto a su sexualidad y su maternidad. Por un lado, 
las referencias a su lesbianismo, hecho que la molestó 
en varias oportunidades. No obstante, una vez muerta 
Doris Dana, su última secretaria, salieron a la luz un 
importante número de poemas inéditos y numerosas 
cartas que han sido consideradas reveladoras del amor 
que sentía la poeta.11 A partir de todo un marco teórico 
de literatura feminista, sería necedad continuar negando 



31#9 - Agosto 2014www.aplu.org.uy30

que este fuera un hecho posible, y de ser así, no hace 
más que tornar huidiza, nómade su figura, volviendo 
más clara su ambivalencia. Algunos fragmentos de las 
cartas son reveladores de una opción que, al menos en 
su vida pública (poesía, discursos, entrevistas), la poeta 
rechazó siempre.

Por otro lado, Yin Yin fue su hijo, haya estado 
o no en su vientre. Si su medio hermano se lo entregó 
en la desesperación de su viudez o fue el resultado de 
un amor frustrado es secundario, por lo que significó 
en la vida de la poeta. “Su niño”, como le decía, le dio 
la posibilidad de ser la madre que siempre quiso ser 
(aunque sus constantes viajes los separaran o despertara 
conflictos entre ellos a medida que él iba creciendo), 
le permitió concretar la maternidad anhelada. Tantas 
rondas y canciones de cuna escritas para sus niños, 
los niños desamparados, desprotegidos, de “piececitos 
azulosos” de frío; ahora ella tenía la oportunidad de 
cantar a su niño y protegerlo.

Un nuevo dolor cubrió su sien cuando su Yin 
Yin se suicidó a los dieciocho años, mientras vivían 
en Brasil. Gabriela había pedido el traslado de su 
tarea diplomática desde Europa para protegerlo de la 
ideología fascista que, a su entender, lo estaba tentando, 
pero no lo pudo proteger de sí mismo. Ni el Premio 
Nobel, recibido dos años más tarde, pudo calmar 
su dolor; pidió vestir de negro y su solemnidad fue 
fúnebre. ¡Qué paradoja! El Premio Nobel a Gabriela 
Mistral fue un hecho histórico; pensemos que al 
terminar el conflicto bélico más violento del siglo XX 
se valora la poesía de una mujer, de una poeta chilena. 
En la cumbre del reconocimiento, siendo la primera 
pluma latinoamericana premiada con este galardón, y 
sin embargo un halo de amargura cubrió los días de la 
víspera del acto de recibimiento en Estocolmo. Otra 
vez, como cuando su antiguo novio Romelio Ureta 
decidió morir, Gabriela se habrá preguntado: “¿Cómo 
quedan, Señor, durmiendo los suicidas? / ¿Un cuajo 
entre la boca, las dos sienes vaciadas, / las lunas de los 
ojos albas y engrandecidas, / hacia un ancla invisible 
las manos orientadas?”. La muerte de Yin Yin significó 
en 1943 uno de los golpes más fuertes y dolorosos en la 
vida de Gabriela, ya la pérdida de su madre en 1929 
la había distanciado de su Chile natal. La cordura la 
abandonó algo más de una semana al perder a su hijo, 
su raíz se volvió definitivamente amarga.

Estoy metida en la noche
de estas raíces amargas
como las pobres medusas
que en el silencio se abrazan
ciegas, iguales y en pie,
como las piedras y las hermanas.
                 …

Quiero aprender lo que oyen
para estar tan arrobadas,
lo que saben y las hace
así de dulces y amargas.
Paso entre ellas y mis mejillas
se llenan de tierra mojada.

Podríamos continuar ampliando, expandiendo 
el corpus para seguir argumentando que la imagen, 
la figuración de la poeta chilena también formó parte 
de la red de poetas del Cono Sur identificada por la 
profesora Romiti. Sin embargo, consideramos que los 
textos elegidos y presentados bastan para evidenciar, 
en principio (y dados los límites pautados para este 
trabajo), que el concepto de identidad nómade se 
adecua a la musa de Mistral. Lo que hemos hecho es 
apenas espigar en sus textos para identificar la dificultad 
que ofrece precisamente la construcción identitaria de 
la voz de esta poeta. Y corroborar por otro lado que, 
como refiere Romiti, fue parte de la red de poetas que 
ingresaron al sistema aceptando el lugar de poetisas, 
pero de ninguna manera se conformaron con ese 
acotado espacio diferenciado que el ojo logofalocéntrico 
destinaba a la mujer.

Notas

1 Comienzo del soneto “Buscando Musa”. Según nota 
de Alejandro Cáceres a Poesías completas de Delmira 
Agustini (junio de 2006): “Este poema aparece con el 
título «La musa» en CV, 1913. En el ejemplar de El 
libro blanco (Frágil) donado al Archivo Agustini por el 
señor Antonio M. Trabal, aparece el nuevo título como 
una corrección de don Santiago Agustini”.
2 Final del poema “Fugitiva”.
3 César Aira señala en su Diccionario de autores 
latinoamericanos que el seudónimo elegido por 
Lucila Godoy Alcayaga fue “armado” con “el nombre 
del arcángel Gabriel y el apellido del poeta Frédéric 
Mistral, al que admiraba”.
4 Del poema “Riqueza”, contenido en el poemario Tala.
5 Fragmento del discurso de Gabriela Mistral en 
Montevideo, 1938.
6 Ibídem.
7 Excede los propósitos de este trabajo la profundización 
conceptual entre ipseidad y alteridad. Sin embargo, 
consideramos que esta cita de Ricoeur condensa 
los principales puntos del debate y ello nos permite 
avanzar en el otro camino que estamos recorriendo. 
Nomadismo y Alteridad están conectados, aunque 
es necesario precisar que la retórica del Alter es más 
amplia, como apunta la profesora Romiti.
8 Apreciaciones que realizó la docente en el curso-
seminario dictado en octubre de 2013, FHUCE, 
UDELAR.

9 El hombre, el ojo logofalocéntrico.
10 Solo refiere el momento de la huida del Inframundo, 
pero al citar este mito no es difícil asociar ambos 
finales. Como Orfeo pierde definitivamente a Eurídice 
en el último instante, el yo lírico sabe que su madre, 
tarde o temprano, se desvanecerá.
11 Las cartas se publicaron conformando un libro, el 
epistolario La niña errante (2006). “Tú nunca habrías 
hecho lo que yo hice por tenerte. Pero eso no fue hecho 
por otra cosa, fue un amor violento de alma y cuerpo”, 
escribe Mistral, quien durante muchos años fue 
conocida por sus poemas a la maternidad y la infancia. 
En las cajas donadas por Atkinson (se refiere a la 
sobrina de Doris Dana) habían, en total, unas 10.000 
cartas intercambiadas con diversas personalidades 
ligadas al arte, la cultura y la política. Zegers, el editor, 
afirma que “ex profeso” evitó clasificar de homosexual 
la relación de ambas mujeres “para respetar la 
intimidad”, aunque reconoció que los lectores harán 
su propia interpretación. “El lector me va a decir «no 
me vengan con cuentos, si eso está claro», pero yo 
dejo abierta la posibilidad a cualquier especulación”. 
Estas apreciaciones son referidas en nota de la Revista 
Cultural de Clarín.com

Bibliografía

Aira, César (2001): Diccionario de autores 
latinoamericanos. Buenos Aires: Emecé. Ada Korn 
Editora. [Entrada: Mistral, Gabriela].

Braidotti, Rosi (2000): Sujetos nómades. 
Buenos Aires: Paidós Ibérica. [Cap. I: “Órganos sin 
cuerpo”].

Butler, Judith (1993): Cuerpos que importan. 
Sobre los límites materiales y discursivos del “sexo”. 
Traducción de Alcira Bixio (2002). Buenos Aires: 
Paidós.

(---.). (1999): El género en disputa. El feminismo 
y la subversión de la identidad. Traducción de María 
Antonia Muñoz (2007). Barcelona: Paidós. [Cap. I: 
“Sujetos de sexo/género/deseo”. Cap. III: “Inscripciones 
corporales, subversiones performativas”]. 

Chevalier, Jean y Gheerbrant, Alain (2007): 
Diccionario de símbolos. Barcelona: Editorial Herder. 
[Entradas: Gacela, Monte].

Hiroko Ito Sugiyama, Gloria Josephine 
(2011): “Gabriela Mistral: La otra”, en revista Tema y 
variaciones de literatura, n.° 36, enero-junio de 2011, 
Universidad Autónoma Metropolitana, Azcapotzalco, 
Distrito Federal, México.

Mistral, Gabriela (1938): “Acto de obediencia 
a un ministro”, en Revista Nacional, n.° 2, febrero de 
1938, Montevideo.

(---.). (1993): Poesía y prosa. Caracas: 
Biblioteca Ayacucho, n.° 189. Colección de autores 
latinoamericanos. Selección, prólogo, cronología y 
bibliografía: Jaime Quezada.

(---.). (1999): Antología poética. Buenos Aires: 
Edaf.

Mistral, Gabriela y Dana, Doris: 
“Correspondencia. Selección de «La niña errante»”, 
en Revista cultural Ñ. Consultado en: < http://edant.
revistaenie.clarin.com/notas/2009/08/31/_-01989268.
htm>

Moi, Toril (1988): Teoría literaria feminista. 
Traducción de Amaia Bárcena. Madrid: Cátedra. 
[Primera parte: “Crítica feminista angloamericana”: 
3. «Literatura de mujeres y mujeres en la literatura». 
Segunda parte: 7. «Reflexiones machistas: El espejo de 
Luce Irigaray», 8. «Marginalidad y subversión: Julia 
Kristeva»].

Novoa Torres, Edgar A. (2006): “Reseña 
de Sujetos nómades de Rosi Braidotti”, en Revista 
Colombiana de Bioética, vol. 1, n.° 2, julio-diciembre 
de 2006. Consultado en: <http://www.redalyc.org/
articulo.oa?id=189217259007> ISSN 1900-6896 [Fecha 
de consulta: 12 de diciembre de 2013].

Ortega Graciano, Carmen y Lindín, Carlos 
(2002): Miradas de género, de Woolf a Haraway. UOC 
Estudios Literarios. Consultado en: <http://www.
hermeneia.net/treballs_pdf/e1/carme_ortega/cortega_
treb.pdf>. 

Ricoeur, Paul (1990): Sí mismo como otro. Siglo 
XXI editores. [Primera edición en español 1996].

Romiti, Elena (2013): Las poetas fundacionales 
del Cono Sur. Aportes teóricos a la Literatura 
Latinoamericana. Montevideo: Departamento de 
Investigaciones Biblioteca Nacional de Uruguay, 
MEC, Universidad de Córdoba. 

Samatan, Marta Elena (1969): Gabriela Mistral. 
Campesina del Valle de Elqui. Buenos Aires: Instituto 
Amigos del libro argentino. 

Shols, Roland: “Anxiety in fairy tales and the 
anthropological structures of psychoanalytic theories”. 

Zegers Blachet, Pedro Pablo (2005): Gabriela 
Mistral. Única y diversa. Biblioteca Virtual Universal. 
Apoyo de la Biblioteca Nacional de Chile. Publicación 
coordinada por Carmen Sotomayor. 


