
88

[sic]

Una propuesta didáctica para la aproximación 
inicial a la literatura griega arcaica y clásica: el 
itinerario poético a través del mito de Orestíada

María del Pilar Fernández Deagustini
Universidad Nacional de La Plata. Conicet

Recibido: 30/03/2023
Admitido: 14/04/2023

Resumen
El presente artículo ofrece una propuesta didáctica para abordar de ma-

nera inicial las particularidades que presenta la literatura griega arcaica y clásica, 
asociadas primordialmente a dos ejes: por un lado, su definición como literatura 
aural; por el otro, la tradición de su materialidad: el mito. Teniendo en consi-
deración estos dos aspectos que distinguen a un corpus fragmentario y siempre 
inasible, se sugiere una alternativa para aproximar a los y las estudiantes de nivel 
terciario a lo fundamental: la plasticidad y ejemplaridad del sustrato mítico y la 
noción de performance como una ocasión socialmente situada, efímera pero mo-
délica. 

Con dicho objetivo, se propone la lectura de tres obras de distinto género, 
Odisea, la Pítica XI de Píndaro y la Orestíada de Esquilo, porque estas gravitan so-
bre un mismo mito: la saga de los Atridas, en particular el acontecimiento de la 
muerte de Agamenón. Las obras seleccionadas permiten comprender las distintas 
características de la épica, la lírica coral y la tragedia poniéndolas en relación con 
las diversas recreaciones sobre el mismo material tradicional.
Palabras clave: propuesta didáctica; literatura griega; mito; Orestíada. 

A Didactic Proposal for the Initial Approach 
to Archaic and Classical Greek Literature: the 
Poetic Itinerary through the Oresteia Myth

Abstract
This article offers a didactic proposal to initially address the particularities 

presented by archaic and classical Greek Literature, primarily associated with two 
axes: on the one hand, its definition as aural literature; on the other, the tradition 
of  its materiality: the myth. Taking into consideration these two aspects that dis-
tinguish a fragmentary and always elusive corpus, an alternative is suggested to 
bring students of  advanced secondary or tertiary level closer to what is fundamen-
tal: the plasticity and exemplarity of  the mythical substratum and the notion of  
performance as a socially situated occasion, ephemeral but exemplary.

With this objective, the reading of  three works of  different genres is pro-
posed, Odyssey, Pindar’s Pythian XI and Aeschylus’ Oresteia, because they gravitate 
on the same myth: the saga of  the Atreidae, in particular the event of  the death of  
Agamemnon. The selected works allow us to understand the different character-
istics of  the epic, the choral lyric and the tragedy, putting them in relation to the 
different recreations on the same traditional material.
Keywords: didactic proposal; Greek literature; myth; Oresteia.



89

[sic]

En las instancias de planificación y presentación de programas, los docentes de literatura nos enfrentamos 
siempre ante un primer desafío: la selección de un corpus. La literatura griega arcaica y clásica, pese a tratarse 
de un corpus cerrado, no resulta la excepción. Por el contrario, su rol inaugural en el canon literario occiden-
tal, tanto en cuanto a las matrices de género como en cuanto a los motivos y tramas, dificulta nuestra toma de 
decisiones, siempre arbitraria. 

Los textos literarios de la antigüedad grecolatina se encuentran entre los archivos culturales más influ-
yentes de todos los tiempos. La literatura griega en particular ha trasvasado la literatura occidental, no solo 
cuando fue elevada al rango de modelo paradigmático (las épocas neoclásicas), sino también cuando su legado 
fue cuestionado. Por esta razón, si bien debemos elegir algunos entre los textos que hemos tenido la fortuna 
de haber heredado, debemos aspirar, simultáneamente, a provocar la reflexión sobre su incidencia en crea-
ciones posteriores, brindando el acceso a saberes transculturales reconocidos como patrimonio común de las 
Humanidades. 

El presente artículo ofrece una selección posible, basada sobre una experiencia previa.1 El recorrido 
propuesto a través (y no a lo largo) de la literatura griega antigua, en cualquier caso, compendiado y simplificado, 
pretende abordar de manera inicial las particularidades que presenta el objeto de estudio, asociadas primor-
dialmente a dos ejes: por un lado, su definición como literatura aural; por el otro, la tradición de su materiali-
dad: el mito. Teniendo en consideración estos dos aspectos que distinguen a un corpus fragmentario y siempre 
inasible, se sugiere una alternativa para aproximar a los y las estudiantes de nivel terciario a lo fundamental: la 
plasticidad y ejemplaridad del sustrato mítico y la noción de performance como una ocasión socialmente situada, 
efímera pero modélica.

Según lo dicho, consideramos que el primer acercamiento a la literatura griega clásica debe transitar 
ambos caminos silmultáneamente. Uno es la puesta en crisis de la noción de literatura griega clásica, en un 
contexto en el que lo literario estaba imbricado con prácticas, hábitos y concepciones socioculturales que 
excedían el hecho meramente artístico. En este sentido, interesan principalmente los modos y ámbitos de 
producción de estos textos, la función social del poeta y la reflexión sobre su espacio de difusión y recepción, 
incorporando cuestiones todavía hoy debatidas, como los modos de composición, ejecución y transmisión de 
las obras clásicas, la relación entre la oralidad y la escritura, los escenarios de las performances, etcétera. Por lo 
tanto, uno de los objetivos primarios es atender a las particularidades de cada género literario, concebido no 
de manera esencialista o puramente formal, sino como un modo de codificación que en los períodos arcaico y 
clásico atañía a un conjunto de específicas circunstancias históricas, tanto materiales como simbólicas, ligado a 
cada una de estas producciones. Este recorrido es fundamental, ya que muchos de los géneros literarios tuvie-
ron origen entre los propios griegos y entre ellos surgieron las primeras manifestaciones de la teoría literaria.2 
Riu (2003) ha logrado identificar varios problemas en torno al cómo y al qué de los géneros literarios, en el 
problemático diálogo que compromete a la antigüedad griega con la actualidad:

Por una parte, dado que es imposible una clasificación universal de géneros literarios, habría que 
ver cómo distinguían entre géneros los griegos en la época misma de composición de las distintas 
obras. Por otra parte, dado que al fin y al cabo la literatura griega se extiende a lo largo de mu-
chos siglos y eso que llamamos “los griegos” no es una categoría inmóvil, habría que ver cómo 
clasificaban (es decir cómo entendían la literatura anterior y la suya propia) en épocas posteriores. 
También habrá que ver cómo clasificamos nosotros, dada nuestra capacidad actual de compren-
der tanto a los griegos como el fenómeno literario, sin duda distinta de la antigua.

1	 Se trata del recorrido propuesto en el programa del Ciclo Complementario de la Licenciatura en Letras de la Universidad 
Católica de La Plata durante los años 2020 a 2022, a lo largo de los cuales me desempeñé como profesora titular de la asig-
natura Literatura Griega, completamente virtual y a distancia, que proponía una clase semanal, durante un cuatrimestre que 
comprendía doce semanas.

2	 En relación con este aspecto, se impone, además de una revisión crítica de la huella que la Poética de Aristóteles ha dejado en 
los estudios teóricos, una ampliación hacia el vasto horizonte de indagación que inauguraron los griegos en torno a lo literario. 
Esta indagación incipiente se propone en el primer apartado del artículo.



90

[sic]

De todos modos, detrás de este nivel de análisis aún se encuentra otro, más básico, que contiene 
a su vez también dos perspectivas: qué consideraban literario los griegos de las distintas épocas, y 
qué consideramos literario nosotros (p. 22).3

El segundo camino es el del mito tradicional griego, ya que no solo constituye un modo particular de 
conocimiento de mundo y de relación con lo divino y lo natural, sino que, asimismo, resulta ser el archivo de 
lo que hoy comprendemos como literatura griega. Para abordar estas cuestiones, precisamente, se realiza un 
recorte particular del corpus centrado en la trayectoria de una saga mítica: aquella que trata sobre la familia 
de los Atridas y, más específicamente, sobre el asesinato de Agamenón tras el regreso de su victoria en Troya. A 
partir de este mito, se ofrecen diversas actividades que pondremos a disposición para que los y las estudiantes 
analicen el modo en que cada poeta de diferentes épocas y géneros compone una obra de creación artística 
nueva y original tratando un argumento bien conocido por la audiencia para la que fue proyectada. 

¿Literatura griega?

Figura 1. Grumbus (Adobe Stock)

En la «Introducción» a un tipo de proyecto editorial que podemos considerar característico del  
siglo xix, como es la realización de una Historia de la literatura griega, Carles Miralles (1988) señala, a fines del si-
glo xx y con una lucidez admirable, que un problema básico divide a los estudiosos.4 Este problema es relativo 
a la actitud en torno a los modos de composición, de ejecución, o de transmisión y conservación de los textos 
que constituyen el corpus de esta área de estudio, que separa a quienes se plantean de quienes no se plantean 
que estos modos nos enfrentan a una dificultad. Por lo tanto, es necesario propiciar la reflexión en torno al 
encorsetado rótulo (incluso, podríamos decir, oximorónico) «literatura griega clásica».

Según expone Miralles, el primer obstáculo para los estudiosos de la literatura griega es en cuanto al 
modo de composición: oralidad o escritura. Se trata de una dificultad que se proyecta sobre las demás: ejecu-
ción y conservación. Estas cuestiones están intrínsecamente relacionadas no solo con la época de producción, 

3	 Se sugiere que el docente considere este artículo para la presentación de la problemática de los géneros literarios. Su planteo 
es complejo para ofrecer a los y las estudiantes, pero puede realizarse una transferencia o bien seleccionar algún pasaje breve 
para reflexionar en una puesta en común.

4	 La introducción citada de Miralles (1988) es accesible para los y las estudiantes de nivel terciario, ya que menciona y sintetiza 
las épocas en las que se divide la literatura griega, propone una clasificación de los géneros literarios en relación con los modos 
de composición, marca las correlaciones que se pueden establecer entre las épocas históricas, los modos de composición y 
el peso del mito y hace hincapié en una particularidad que resume en la siguiente frase (disparadora para trabajar en clase): 
«Consumir en privado esa poesía no es algo que tuviera sentido» (p. 15). Por otro lado, además de la poesía trata sobre la prosa 
y las novedades históricas con las que se asocia.



91

[sic]

la época y modo de fijación y los cambios producidos a largo de este proceso, sino también con los géneros 
literarios. En la actualidad, estudiar e interpretar (¡leyendo!) la Literatura Griega debe implicar, en primer 
lugar, reconocer una larga distancia cultural, en tanto somos parte de una cultura prevalentemente escrita, y 
aún más: visual. Asimismo, las prácticas en torno a lo literario son, para nosotros, generalmente individuales y 
privadas (incluso, íntimas). Por ello, referirse a la literatura griega clásica es casi un absurdo, en tanto la cultura 
griega era aural: canción, ocasión,5 reunión y arte efímero.

Miralles cuestiona el objeto y los métodos del especialista en Literatura Griega, en tanto su (deseable) 
doble perfil de filólogo y crítico literario. En esa revisión, se concentra especialmente en criticar los efectos que 
tuvo la tradición positivista e historicista sobre los estudios clásicos, especialmente marcados por la filología 
alemana de fines del siglo xix y principios del xx. Por eso, afirma: «Cada texto prefiere ser leído a una luz. 
Tampoco hay tantas luces, pero es trabajo del filólogo hallar la adecuada» (p. 24). 

Quizás sea criticable la aparente unidireccionalidad de esta sentencia programática, pero sin duda, 
como docentes, debemos proponernos aproximar a los y las estudiantes al hecho de poder atender a lo sus-
tancioso y provocativo del mensaje: la necesidad de buscar esas maneras en las que los textos que conservamos 
sean enriquecidos por sus insoslayables con-textos. Por lo tanto, se nos impone la responsabilidad de recordar 
una y otra vez, en esta escueta muestra que seleccionamos para trabajar, que el corpus que conservamos de 
las obras de la Grecia arcaica y clásica constituye lo que nos queda de una experiencia sin duda artística, pero 
también religiosa, social y política. Por este motivo, es necesario que aspiremos (siempre incansablemente pero 
nunca con resultados estériles) a una reconstrucción globalizadora de la circunstancia en la que cada texto fue 
compuesto, ejecutado, transmitido y conservado, siendo guiados por métodos cercanos a los de la antropología 
cultural (Miralles, 1988; Marcus-Paniougiá, 2008).

No obstante, tal como sostiene Miralles: «El texto ha de seguir en el centro. Esta es la única condición 
ineludible. El estudioso de la literatura griega es un helenista, un filólogo clásico. Y, en la medida en que lee 
y habla de literatura, ejerce también la crítica literaria» (p. 28). Si bien los y las estudiantes que recién se in-
troducen en este amplio y complejo objeto de estudio no son filólogos ni helenistas, lo cierto es que sí, se debe 
asegurar una sensibilidad al historicismo. El objetivo del camino (un camino entre muchos posibles) que se 
ofrece en este artículo es, entonces, que ellos y ellas puedan formar parte de quienes se plantean problemas (la 
mayoría, irresolubles) que son constitutivos de la literatura griega antigua. Si se quedan con más preguntas que 
respuestas, podemos considerar haber cumplido con nuestra meta.

Para lograr este objetivo, se sugiere el trabajo con fuentes de referencia, tanto endofórica (que reflexiona 
sobre el corpus y las prácticas desde dentro del campo cultural) como exofórica (que lo hace a posteriori, ignoran-
do las relaciones entre las prácticas poéticas y sus contextos), el Ión de Platón y la Poética de Aristóteles6. Ambas 
resultan propicias para una primera aproximación a las condiciones que motivaron el surgimiento de las teo-
rías sobre la literatura en Grecia, concentrándose no en sus comienzos (o sea, en las «poéticas implícitas»7 en 
el corpus conservado), sino en las «poéticas explícitas», es decir, los albores de la teoría literaria. Ambas fuentes 
resultan paradigmáticas porque discurren sobre el lugar del poeta, del poema y de su público, a fin de pensar 
la arqueología de ciertas concepciones acerca de nuestro objeto de estudio que resultaron reelaboradas una y 
otra vez a lo largo de la historia. Las dos obras, el diálogo y el tratado, proponen pensar e intentar comprender, 
sobre todo, el/los proceso/s de composición poética, pero también los de su transmisión y recepción. Estas 

5	 Calame (1977) ha demostrado que el coro griego arcaico tiene una función religiosa pero fundamentalmente social, como una 
expresión holística de la comunidad en la que determinado coro lleva a cabo su performance. Insiste en la particularidad más 
notable de la lírica arcaica, la de ser «poesía de ocasión». Esta particularidad se desplaza también a la época clásica y amplía 
las posibilidades de interpretación de las odas corales en los géneros dramáticos (tragedia, comedia y drama satírico), como han 
demostrado estudiosos de las últimas décadas. Para ampliar esta idea, se sugiere cfr. Swift (2010).

6	 En el caso de Poética, esto resulta evidente respecto de la tragedia, objeto principal del tratado, a la que Aristóteles accedió 
fundamentalmente a partir de la lectura y no de la experiencia teatral en el marco de los festivales de las Grandes Dionisias. 
Para ampliar el conocimiento sobre el desarrollo de los festivales, se recomienda al docente la lectura del trabajo insoslayable 
de Goldhill (1990).

7	 El término «poéticas implícitas», tomado de Lins Brandão (2005) –del mismo modo que el término correlativo, «poéticas ex-
plícitas»–, refiere a los principios que se pueden deducir de los corpora, como gestos de una tradición que levanta problemas 
capaces de impulsar el surgimiento de las teorías literarias. Se trata de los enunciados metalingüísticos en los que los poetas 
reflexionan sobre su hacer (su poieîn, su poética), explicitando lo que tácitamente se presupone. Eso significa que en Grecia 
siempre se presentó́ como problemático el estatuto del poeta, del poema y de lo poético, lo que llevó a la necesidad recurrente 
de representar el lugar del primero, explicitar los procesos de composición del segundo e indicar las finalidades de los diferentes 
géneros de la poesía.



92

[sic]

indagaciones encuentran su motivación última en la necesidad de juzgar cuál es, finalmente, el estatuto de la 
poesía (entendida como poíesis, en su término original griego) y, más tarde, de la ficción (Lins Brandão, 2005).

Podríamos decir, en términos generales, que la poética clásica designa el conjunto de textos grecorro-
manos que proponen reflexiones sobre la literatura. Es indiscutible la inclusión de la Poética de Aristóteles en este 
conjunto. No obstante, Platón también se preocupó por examinar lo literario, aunque su aproximación no fue 
de orden nomotético, como bien puede advertirse en la elección del formato diálogo para expresar su filosofía. 
Si bien podemos discutir los criterios para formar o no formar parte de este conjunto de textos, Ión y Poética 
ilustran la importancia capital que tuvieron las miradas platónica y aristotélica en la historia cultural de occi-
dente. Sin embargo, el hecho de que sean referenciales no puede hacer olvidar que son obras situadas en un 
conjunto mucho más amplio, con el cual dialogan y del cual no pueden ser disociadas, tanto en el sentido de 
lo que las antecede como de lo que las sucede.8  Esa primacía de lo temporal se inscribe en la propia expresión 
de aquello que es nuestro objeto de reflexión en este espacio: un concepto de origen griego, poética, y otro de 
origen romano, clásica. «Grecia y Roma inscriben en esta expresión sus marcas, marcas en principio espaciales 
que nuestra experiencia temporaliza», como afirma Lins Brandão (2005, p. 12). Todo, por lo tanto, depende 
del enfoque: qué pensamos cuando hablamos de poética y qué, cuando nos referimos a clásica. 

Es altamente significativo que la teoría de la literatura haya surgido en el ámbito de la filosofía, con 
Platón y Aristóteles (entre otros), quienes en gran parte lidiaron con problemas surgidos de los poemas homé-
ricos, pero desde perspectivas y épocas diferentes. Las teorizaciones de Platón y Aristóteles lograron la cons-
trucción de modelos, cuya generalidad se comprueba por el hecho de que continuaron siendo válidos para ser 
pensados, no solo respecto del corpus contemporáneo a su elaboración, sino también, en relación con literatu-
ras posteriores. Basta tener presente la fortuna histórica de conceptos como mímesis, género o narrativa, entre 
otros, pero también la repercusión e influencia de polémicas y miradas vinculadas con la capacidad de un/os 
sujeto/s de producir/crear/componer/mediar/interpretar poesía.

Es evidente que la poética clásica inaugura y domina una extensa historia de posicionamientos y con-
cepciones en torno al arte en general, pero también en torno a la literatura en particular. La lectura de Ión y 
Poética propone reconocer en la antigüedad griega dos miradas antagónicas arquetípicas (quizás sea esta la ma-
nera de considerar el adjetivo clásicas). Sin embargo, ambas miradas no distan demasiado entre sí, si tenemos 
en cuenta un criterio temporal: Ión es del año 394-1 a. C. y Poética del 334 a. C.

¿Sin poetas, hay poéticas? Esa es una de las preguntas que debería interpelar a la clase. Platón y Aristóteles 
no utilizan el término poeta para designar a un compositor, autor, creador, sino para designar al sujeto de 
enunciación. Para ambos filósofos, Homero es, sin duda, el poeta por excelencia. Sin embargo, Homero y 
Hesíodo, es decir, los enunciadores de la época arcaica no conocían los términos poietés (nombre del agente), 
poíesis (nombre de la acción) y poíema (nombre del resultado de la acción). Los aedos conocían únicamente el 
verbo poieîn, cuyos múltiples sentidos asociados al amplio campo semántico de hacer, registrados ya en la época 
arcaica, tuvieron fuerte impacto en las nociones posteriores del poeta en cuanto hacedor/creador o productor 
y de la poesía como creación o producción. Es decir, intervienen allí las ideas de naturaleza y técnica, tanto 
como las concepciones del arte bello/bueno y el arte útil.

Platón y Aristóteles, con su gesto inaugural –por lo menos hasta donde podemos retroceder en una 
tradición que es muy antigua– expusieron el lugar del poeta al reflexionar explícitamente sobre su función, 
abriendo la historia de una polémica que se extendería largamente.9 Poética pertenece al género del tratado 
filosófico o científico. La idea de componer una obra así, acerca de la producción literaria reposa tácitamente 
en una forma de observar la capacidad poética, a saber, la idea según la cual esa capacidad puede entenderse 
y definirse como téchne, un concepto que designa, en general, la actividad productiva especializada (más afín a 
nuestro concepto de artesanía que al de arte). En el concepto de téchne es fundamental la nota de racionalidad, 
que se pone de manifiesto en el hecho de ser metódica, reglada y transmisible. La metodicidad se advierte en 

8	 Para ampliar esta información e introducirse a las diferencias entre las nociones aristotélicas y platónicas en torno a lo que 
llamamos arte, ver Sinott (2006). Otra información general necesaria para aproximarse a estas obras y asequible para los y las 
estudiantes del nivel terciario puede encontrarse en Delgado (2016), Napoli (2018) y la introducción en Napoli (2022).

9	 Aquí cabe hacer una aclaración: también en el campo de lo poético parece un despropósito suponer cualquier especie de mila-
gro griego, que dividiría la era de la ingenuidad de los tiempos de la razón. Se trata, sin duda, de una reflexión continuada con origen 
en los propios poemas homéricos (como el caso de Odisea xi, o de la Pítica xi). En ese proceso de autoreflejarse en la propia 
literatura, la elucidación desembocará en las poéticas clásicas. Estas, por lo tanto, no nacen de la nada, sino que son provocadas 
por las propias poéticas implícitas de los antiguos poemas.



93

[sic]

cuanto a que el artesano debe proceder según un plan deliberado y coherente. Por lo tanto, la téchne poietiké es 
una capacidad que se adquiere mediante el aprendizaje.

En este punto se oponen tangencialmente el diálogo platónico y el tratado aristotélico: Poética pretende 
presentar sistemáticamente el saber del poeta, oponiéndose a la antigua concepción de la poesía como don, 
como capacidad otorgada por una divinidad. La musa está presente en la tradición griega desde el primer 
verso de Ilíada y la creencia en su intervención está sustentada, sobre todo, por la filosofía platónica. En efecto, 
según Platón, la capacidad del verdadero poeta es la consecuencia de la participación divina, que inspira/ 
entusiasma10 solo a un/unos elegido/s. El dios/la diosa coloca al poeta en un estado de manía gracias al cual 
puede transmitir/interpretar la palabra divina. Sin embargo, también lo abandona caprichosamente. De este 
modo, la poesía auténtica y valiosa para Platón, según le hace decir a Sócrates en su diálogo, es resultado de 
un estado intermitente de posesión. Con esta poesía estimable coexiste, según el filósofo, una poesía técnica 
pero falsa y, por lo tanto, deleznable. En relación con esta cuestión, es importante tener presente que, en los 
textos en que Platón discute con más amplitud la cuestión del arte, resulta evidente que el interés no recae en 
aspectos que hoy definiríamos como estéticos, sino en intereses educativos, formativos del buen ciudadano, es 
decir, políticos (Sinott, 2006, xv). Esto es coherente, evidentemente, con la expresión de su filosofía a través 
del formato de texto dialogado.

Las dos fuentes, Ión y Poética, permiten visualizar claramente dos miradas (simplificadas, desde ya) que 
fueron fijadas por la tradición como dos alternativas de concebir la capacidad de producir poesía (entendida 
como el término griego, no como nuestro concepto moderno): la clasicista y la romántica; la racional y la 
irracional; la técnica y la inspirada; la artesanal, laboriosa y la artística, ociosa. Asimismo, y este punto es 
incluso aún más importante, permiten advertir dos maneras de abordar y comprender las poiéseis: de manera 
trascendente, es decir, entendidas como parte de un momento histórico social y de un campo cultural, o, por 
el contrario, inmanente. 

En torno a las recreaciones de un mismo mito
En el presente apartado ofrecemos una serie de microtareas que se yerguen sobre la distinción de dos 

acepciones de mito que, tal y como señala García Gual (2014, pp. 15 y ss.),11 ya en la Poética presentaba una 
ambigüedad en el uso que hemos heredado: Aristóteles llama mythos tanto al relato tradicional como a la trama/
argumento de una obra determinada. En las actividades propuestas uno de los objetivos será exponer esta di-
ferencia, reflexionando acerca de la distinción entre los elementos del relato tradicional de los que se sirven los 
enunciadores particulares en las obras (el qué, en su mínima expresión) frente a la manera y las conjeturas posi-
bles en cuanto al/a los propósitos o funciones en que esos elementos son puestos en juego (el cómo, el para qué).

10	 Enthusiasmós, el término griego, tiene el prefijo en, “dentro”, y la raíz de theós, “dios”. Por lo tanto, designa la idea de estar 
invadido por un dios, tener un dios dentro.

11	 Como señala García Gual en el prólogo, este libro retoma (léase repite, reedita) numerosos contenidos expuestos en un libro 
previo, Introducción a la Mitología Griega (1992). La primera parte, «Mitología y mitologías» (pp. 1-43) se subtitula «Algunas pre-
cisiones». Por lo tanto, propone la reflexión sobre los objetos de indagación, la mitología y el mito. Por su lectura sencilla pero 
rigurosa, resulta recomendable tanto para el docente como para los y las estudiantes de nivel terciario, ya que propone una 
definición de mito amplia cotejándola con otras definiciones, tanto previas como simultáneas (en otros contextos de uso) -espe-
cialmente pp. 22-25-: «Mito es un relato tradicional que evoca la actuación memorable y paradigmática de unos personajes ex-
cepcionales (dioses y héroes) en un tiempo prestigioso y lejano». Es deseable recuperar estos conceptos antes de comenzar con 
la secuencia, fundamentalmente que: 1.  Es un «relato tradicional» porque es heredado y no inventado, de transmisión oral, 
de generación en generación y conservado en la memoria colectiva. Su fuente de autoridad es la tradición. 2. La transmisión 
del mito griego es secular, a cargo de los poetas y de notable libertad (la ductilidad del mito como archivo cultural y materia de 
creación poética será nuestro objetivo de análisis primario). 3. Evoca la actuación «memorable» y «paradigmática», es decir, 
relata acciones originales y fundadoras de cambios perdurables, que revisten un interés excepcional para la comunidad (de 
acuerdo con el momento en que el mito es recreado y consumido). 4. «De unos personajes excepcionales», porque sus protago-
nistas tienen nombres propios y están relacionados entre sí en una trama genealógica, conformando un sistema (ver Biblioteca, 
microtarea 1). 5. «En un tiempo prestigioso y lejano», fundacional.



94

[sic]

El mito en grado cero, ciertamente, no tenía ninguna forma narrativa propia. Su fuerza plástica estaba en 
consonancia con su aspecto memorable, como puede apreciarse en los propios resúmenes en prosa en los que 
circulaban las sagas en la antigüedad, tanto en la época helenística como en la latina. La Biblioteca mitológica de 
pseudo-Apolodoro y las Metamorfosis de Ovidio son ejemplos de esta suerte de archivos o manuales de mitos na-
rrados desde una distancia cultural que es ya en esos tiempos de antaño enteramente moderna.12 Precisamente, 
tomaremos una muy pequeña sección de la obra de pseudo-Apolodoro para la primera microtarea de esta 
secuencia.

De las múltiples posibilidades de aproximación al mito, comencemos por una: el estructuralismo. Si 
bien el giro lingüístico ha sido luego desplazado por el giro cultural en el campo de las ciencias sociales y, 
dentro de ellas, en el de los estudios literarios, este enfoque de investigación tiene la ventaja de que los y las 
estudiantes perciban que tienen maneras de asir el objeto de análisis, de circunscribirlo. Ya en las otras tareas 
podrán ver al mito, a partir de otros ensayos de miradas, en acción, dinámico, en uso. En esta primera micro ta-
rea, el mito de la Orestíada es simplemente parte de un catálogo de mitos, una pieza que encastra en un amplio 
«sistema mítico», según García Gual (2014), contado solamente para ser registrado en la memoria cultural.

En su estado de circulación, el mito, ya relato, está integrado por unidades mínimas constantes que se 
denominan mitemas. La posibilidad de análisis en unidades demostró que los relatos míticos se podían descom-
poner, deconstruir y resemantizar, sin perder una identidad esencial, que revela la existencia de un grado cero 
inasequible. Existen muchas versiones de un solo mito, pero si continúa siendo reconocible, se trata del mismo 
mito, porque su unicidad se proyectará a nivel inconsciente del que escucha, quien lo reorganizará y manten-
drá su identidad. De allí se desprende el hecho que cada enunciador/autor haya podido (y aún hoy pueda) 
elegir qué mitemas tratar en sus poiéseis. El corpus de textos seleccionados para este trayecto de trabajo resulta 
un ejemplo de que esta libertad en la manipulación de los relatos míticos no implicaba una traición a su matriz.

Según lo expuesto, la propuesta práctica consta de cuatro instancias de reflexión en la clase que parten 
desde la lectura de un compendio de mitos –una mitología, en su acepción de archivo, de antología (primera mi-
crotarea)– hacia una selección de relatos míticos, de re-creaciones de un mismo mito: el del destino de la casa de 
Agamenón (microtareas 2, 3 y 4). Esta selección se presenta respetando un criterio cronológico y, asimismo, 
propiciando la reflexión sobre usos generales de la materia mítica en los diversos géneros, «según los clasifica-
mos nosotros», como diría Riu (2003): épica arcaica, lírica y drama. El muestreo del corpus supone retomar 
los problemas abordados en la introducción, relativos a la complejidad del objeto de estudio y la conciencia en 
torno al empleo de ciertas etiquetas y sistemas taxonómicos. 

Cada microtarea está precedida por una introducción dirigida a los y las estudiantes, que puede ser 
ofrecida tal cual se propone en el artículo, para ser leída y comentada, o mediada por el docente, según el nivel 
y los conocimientos que se hayan discutido en clase. Cuando resulta oportuno, se sugiere bibliografía básica 
que permite contextualizar los textos, tal como se ha expuesto previamente. Por motivos de espacio, estas 
cuestiones no pueden ser desarrolladas en el artículo, como tampoco puede ofrecerse una resolución posible 
–o esperable– de cada microtarea.

12	 La Biblioteca de Apolodoro (o de pseudo-Apolodoro) es una mitología, un archivo de mitos elaborado en el período helenístico, 
que resulta un interesante objeto de análisis para presentar en las escuelas, porque permite pensar en la dimensión didáctica 
del mito en la antigüedad tanto como en la noción de archivo y memoria colectiva. Es interesante que García Gual (2014) 
también subraye la trascendencia de la Biblioteca de Apolodoro. El autor señala que, aún en el siglo II d. C., la mitología griega 
mantenía este carácter didáctico.



95

[sic]

Primera microtarea. El mito como argumento de una 
trama: el archivo del mito de la Orestíada en la Biblioteca de 
pseudo-Apolodoro

El antropólogo, filósofo y etnólogo Lévi-Strauss introdujo el enfoque estructuralista en las ciencias socia-
les, basado en la lingüística estructural fundada por Saussure.13 Según este paradigma, Lévi-Strauss distingue 
«relato mítico» de «mito». El relato mítico (verbal o no) es para él la expresión del mito, no el mito mismo. 
Los mitos subyacen bajo la superficie cambiante de los relatos, como la lengua bajo el habla. Por eso, formula 
lo siguiente: 1. El sentido de los mitos depende más de la combinación de los «elementos entre sí» que de los 
«elementos en sí».14 2. Las propiedades específicas del mito deben ser buscadas por encima del nivel habitual de 
lenguaje. Entonces afirma que: 1. El mito está constituido por unidades constitutivas o mitemas. 2. Las verda-
deras unidades constitutivas del mito no son las relaciones aisladas, sino los «haces de relaciones». 

De este modo, sostiene que los relatos míticos están constituidos por determinados acontecimientos 
que se combinan de maneras diferentes para formar versiones, de las cuales ninguna tiene el privilegio de ser la 
original. Todas las variantes son igualmente válidas.15

En el relato, los acontecimientos forman una cadena sintagmática: Acontecimiento A - acontecimiento 
B - acontecimiento C. Lévi-Strauss propone considerar los acontecimientos aislados y formar con ellos una 
columna de asociaciones paradigmáticas.

Acontecimiento A
Acontecimiento B
Acontecimiento C
Cada uno resulta ser, así, una transformación parcial de los otros. El mito sería, así, la mediación entre 

dos extremos u oposiciones ejemplificaría la necesidad –para la comunidad que lo vive y lo narra– de vivir con 
las contradicciones. 

Aceptemos o no la aproximación al mito que da Lévi-Strauss, discutida por autores reconocidos como 
Sartre, entre muchos otros, lo que nos interesa en esta actividad práctica es la operación de aislar los aconteci-
mientos y de organizarlos en columnas de «asociaciones paradigmáticas». Lévi-Strauss llama a esos aconteci-
mientos «mitemas». El mitema tiene que ver tanto con la unidad como con la diversidad del relato. De allí la 
utilidad de esta categoría para el trabajo de interpretación acerca de dónde reside la originalidad de una obra 
que trata una materia tradicional, harto conocida por la audiencia.

El concepto de mitema permite poner de manifiesto, de manera sencilla, las relaciones entre aconteci-
mientos y personajes que sirve de motor y de amarre a la narración. En otros términos, en cuanto a su funcio-
namiento tanto en el plano de la expresión como en el de los contenidos. En última instancia, el mitema tiene 
que ver con la significación de la obra, es decir, con las relaciones entre la obra y sus referencias. El mismo 
Lévi-Strauss ha analogado su metodología de análisis estructural de los mitos con la lectura de las partituras 
(1995, pp. 67-78; 1995b, pp. 234-235), ya que la armonía –el sentido– surge cuando se contempla el todo, la 
estructuración.

La microtarea involucra solamente la lectura atenta de un recorte de la Biblioteca de Apolodoro: el frag-
mento que corresponde al regreso de Agamenón. 

13	 «Lo que denominamos estructuralismo en el campo de la lingüística o de la antropología, o en el de otras disciplinas, no es más 
que una pálida imitación de lo que las ciencias naturales han venido realizando desde siempre. La ciencia tiene apenas dos 
maneras de proceder: es reduccionista o es estructuralista. Es reduccionista cuando descubre que es posible reducir fenómenos 
que en un determinado nivel son muy complejos a fenómenos más simples en otros niveles. Por ejemplo, hay muchas cosas en 
la vida que pueden ser reducidas a procesos físico-químicos que las explican parcialmente, aunque no en forma total. Y cuando 
nos enfrentamos a fenómenos tan complejos que no permiten su reducción a fenómenos de orden inferior, sólo podemos abor-
darlos estudiando sus relaciones internas, esto es, intentando comprender qué tipo de sistema original forman en conjunto. Y 
esto es, precisamente, lo que intentamos hacer en lingüística, en antropología y en muchos otros campos». (Lévi-Strauss 1995, 
pp. 27-28).

14	 «Si los mitos tienen un sentido, éste no puede depender de los elementos aislados que entran en su composición, sino de la 
manera en que estos elementos se encuentran combinados». Lévi-Strauss (1995b, p. 233). 

15	 «Jamás se insistirá bastante sobre la necesidad absoluta de no omitir ninguna de las variantes que han sido recogidas [...]. No 
existe versión “verdadera” de la cual las otras serían solamente copias o ecos deformados. Todas las versiones pertenecen al 
mito [...]. Los comparativistas han querido seleccionar versiones privilegiadas, en lugar de examinarlas todas». (Lévi-Strauss 
1995b, p. 241).



96

[sic]

Agamenón regresó a Micenas con Casandra y fue asesinado por Egisto y Clitemestra: esta le dio 
una túnica sin mangas ni escote y, mientras se la ponía lo mataron, y Egisto reinó en Micenas. 
También dieron muerte a Casandra. Electra, una de las hijas de Agamenón, ocultó a su herma-
no Orestes y se lo confió a Estrofio el focense para que lo cuidase, y él lo crió junto con su hijo 
Pílades. Cuando Orestes alcanzó la edad adulta fue a Delfos a preguntar al dios si debía vengarse 
de los asesinos de su padre. Con la aprobación del dios, Orestes, acompañado de Pílades, se 
dirigió furtivamente a Micenas y mató a su madre y a Egisto. No mucho después le sobrevino la 
locura y acosado por las Erinias llegó a Atenas y fue juzgado en el Areópago. Según algunos, lo 
acusaron las Erinias, según otros, Tindáreo, y según otros Erígone, hija de Egisto y Clitemestra. 
Como en el juicio los votos resultasen empatados, fue absuelto.16

La consigna es extraer los mitemas que archiva Apolodoro (en su pretensión de recoger todas las versio-
nes) en una cadena paradigmática, es decir, como una suerte de enumeración, exenta de conceptos valorativos, 
para no comprometer esta cadena en un acto de interpretación.

El material de esta tarea se usará como consulta permanente en el trabajo con las obras seleccionadas 
para realizar las tres microtareas siguientes, en el que se asocian los dos ejes, literatura y mito. El objetivo fun-
damental es, por un lado, lograr la discriminación entre las dos acepciones de mito (como argumento de una 
trama poética y como relato tradicional); por el otro, problematizarlas, fundamentalmente proponiendo esta 
pregunta, que cobrará sentido al final del recorrido didáctico: ¿cuánto se pierde de la recreación poética de un 
mito (entendido como relato tradicional) si lo reducimos a un extracto argumental?

Segunda microtarea. El mito de la Orestíada en la épica homérica: 
una lectura en espejo de Odisea

Odisea ha sido analizada, entre otras incontables miradas, desde la narratología,17 es decir, la disciplina 
semiótica dedicada al estudio estructural de los relatos (cuyos exponentes son Todorov, Greimas, Genette y 
Barthes). Esto se debe a que la obra (tanto como Ilíada), además de ser un poema épico (es decir, en verso) na-
rra un extenso relato. Por este motivo, se considera a la épica, y fundamentalmente a Odisea, como el pariente 
lejano y precursor de la novela. Definitivamente, la prueba está en que, si bien hay muchas traducciones que 
proponen ser fieles a su versificación, nuestra preferencia como lectores está en las traducciones en prosa: de 
esa manera recepcionamos mejor la trama.

Los conceptos de la narratología permiten analizar los roles del narrador y los narratarios, los métodos 
de caracterización y descripción, el desarrollo de la trama, la focalización y la explotación de un sinnúmero 
de recursos que hacen a la construcción de un relato como, por ejemplo, la repetición de escenas, que en la 
épica es tan frecuente. 

Si bien el arte de Homero ha sido admirado por milenios, esta perspectiva semiótica trata de visibilizar 
las técnicas responsables de su brillo. En esta oportunidad, proponemos centrarnos en la reflexión de una de 
esas técnicas: el uso del «relato incrustado».18 

Los apólogoi de Odiseo19 son un claro ejemplo de este maravilloso recurso, que hace a la épica homérica 
tan moderna y asombrosa. El «relato incrustado» es un relato intercalado en el relato principal, que puede ser 
narrado tanto por el narrador principal como por uno de los personajes (que entonces funciona como segundo 
narrador-focalizador). Los relatos incrustados, en este último caso, proponen una focalización incrustada, es decir, 
un cambio en el punto de vista. Pueden ser analépticos (referidos a sucesos del pasado) o proléptico (referidos 
a sucesos en el futuro, muy comunes en la épica por la presencia de las profecías). Asimismo, y esto es funda-
mental, hay que tener presente para qué se incrustan. Pueden tener una función argumentativa, es decir, la 

16	 El pasaje ha sido tomado de la edición de Gredos (1985, p. 237).
17	 El estudio más completo es el de de Jong (2010).
18	 «Embedded story», tomado de de Jong (2001, p. xiii).
19	 Entre los cantos 9 y 12 tiene lugar el relato en primera persona de las aventuras de Odiseo-aedo, estos se denominan tradicio-

nalmente apólogoi, porque en ellos el héroe ensaya una suerte de apología, de defensa de sí mismo, para conseguir el traslado 
a Ítaca. El episodio permite recomponer la parte faltante del relato (entre la memoria de Demódoco y el cuerpo-testigo de 
Odiseo): qué sucedió con Odiseo y su tropa entre el fin de la guerra y la llegada a Ogigia y por qué Odiseo llega solo.



97

[sic]

función que le otorga o tiene para el narrador (hortatoria, disuatoria, apologética) y/o una función clave, o sea, 
la función o significado que tiene para los narratarios. 

El relato incrustado de Odiseo en la corte de los feacios tiene una función argumentativa clara: la 
apologética. Odiseo cuenta sus aventuras para conseguir el traslado a Ítaca. No obstante, tiene, también, una 
función clave: tanto los narratarios secundarios (los feacios) como los primarios (el auditorio contemporáneo 
a Homero, nosotros como lectores) cargamos de sentido a esas aventuras y las vemos como parte de un com-
portamiento heroico, percibimos y aceptamos esos relatos como los relatos propios de un héroe. Y podríamos 
seguir con el análisis.20

El relato de la Orestíada, es decir, de la saga mítica correspondiente a la casa del Atrida Agamenón, es 
también un «relato incrustado» en Odisea, y es, sin duda, uno fundamental.21 Los sucesos vinculados con el 
nóstos [regreso] de Agamenón son referidos una y otra vez en el poema, en boca de diferentes personajes, ante 
diferentes narratarios y por diferentes razones: 

Canto 1: Zeus ante la Asamblea de los dioses; «Mentes» (en realidad, Atenea) a Telémaco
Canto 3: Néstor a Telémaco
Canto 4: Menelao a Telémaco; Proteo a Menelao
Canto 11: ¿?
Canto 13: Odiseo a Atenea
Canto 24: Agamenón apostrofando a Odiseo 

El relato del nóstos de Agamenón, que es una de las varias historias de regreso, es el más importante 
contrapunto en relación con el nóstos de Odiseo. Como regla, Agamenón se propone como paralelo a Odiseo, 
Clitemnestra a Penélope, Orestes a Telémaco y Egisto a los pretendientes. La propuesta es que, tras leer aten-
tamente el canto xi:
1.	 Describan cómo aparece el relato de Orestíada en dicho canto: sus narradores y sus destinatarios en los 

distintos niveles narrativos y la información que se relata. 
2.	 Expliquen, en función del contexto narrativo particular que se propone en el canto xi, cuál o cuáles 

serían la función o las funciones de este relato en los distintos niveles de su recepción.

Después que la casta Proserpina hubo dispersado acá y allá las almas de las mujeres, presentóse 
muy angustiada la de Agamenón Atrida; a cuyo alrededor se congregaban las de cuantos en la 
mansión de Egisto perecieron con el héroe, cumpliendo su destino. Reconociome así que bebió 
la negra sangre y al punto comenzó a llorar ruidosamente: derramaba copiosas lágrimas y me 
tendía las manos con el deseo de abrazarme; mas ya no disfrutaba del firme vigor, ni de la forta-
leza que antes tenía en los flexibles miembros. Al verlo lloré, y, compadeciéndole en mi corazón, 
le dije estas aladas palabras:

«¡Atrida gloriosísimo, rey de hombres Agamenón! ¿Qué fatal especie de la aterradora muerte te 
ha hecho sucumbir? ¿Acaso Neptuno te mató en tus naves, desencadenando el fuerte soplo de 
terribles vientos, o unos hombres enemigos acabaron contigo en la tierra firme, porque te llevabas 

20	 Acerca de las particularidades de composición del Canto xi y su inserción dentro del plan narrativo de Odisea puede leerse 
Fernández Deagustini (2010). La tesis de este estudio es que el Canto xi reproduce la organización en mitades de Odisea, lo que 
justifica la focalización en la lectura de este Canto en particular.

	 La estructura tripartita del Canto constituye un tipo simple de composición anular (A-B-A’). El intermezzo (nombre con el que 
se llama a la pausa en el relato de Odiseo, que interrumpe a la mitad el relato de su aventura en el Hades) está enmarcado 
y destacado, mientras que las dos partes del relato de Odiseo son presentadas según la técnica de espejo. La primera parte 
del Canto (A) duplica de modo anticipatorio el retorno a Ítaca, es decir, la segunda mitad de Odisea, a través del diálogo con 
Tiresias y Anticlea; mientras que la parte especular (A’) comprende, al igual que la primera mitad de la obra, a Odiseo entre 
Troya y Esqueria, trayecto encarnado por las almas de Aquiles y Áyax. De este modo, el Canto está dividido entre Ítaca y 
Troya, los dos espacios dominantes de la obra, cada uno representativo de un código ético-heroico. En medio, el intermezzo (B), 
donde Odiseo es comparado con un aedo (xi, vv. 363-369), permite analizar cómo el héroe actúa su propia existencia en su 
performance y cómo Odiseo narrador construye, en segundo grado, al personaje Odiseo. 

21	 Queda demostrado en el «Appendix C. The piecemeal distribution of  the nostoi of  Odysseus, Agamemnon, and Menelaus» 
(de Jong, 2001, p. 591) y en la referencia a la «Oresteia story» como «relato incrustado» (de Jong, 2001, pp. 12-13).



98

[sic]

sus bueyes y sus hermosos rebaños de ovejas o porque combatías para apoderarte de su ciudad y 
de sus mujeres?»

Así le dije; y me respondió en seguida: 

«¡Laertíada de jovial linaje! ¡Ulises, fecundo en recursos! Ni Neptuno me mató en las naves, des-
encadenando el fuerte soplo de terribles vientos, ni hombres enemigos acabaron conmigo en la 
tierra firme; fue Egisto quien me preparó la muerte y el hado, pues, de acuerdo con mi funesta 
esposa, me llamó a su casa, me dio de comer y me quitó la vida como se mata a un buey junto 
al pesebre. Morí de este modo, padeciendo deplorable muerte; y a mi alrededor fueron asesina-
dos mis compañeros, unos en pos de otros, como en la casa de un hombre rico y poderosísimo 
son degollados los puercos de albos dientes para una comida de bodas, un festín a escote, o un 
banquete espléndido. Ya has presenciado la matanza de un tropel de hombres que son muertos 
aisladamente en el duro combate; pero hubieras sentido la mayor compasión al contemplar aquel 
espectáculo, al ver cómo yacíamos en la sala alrededor de la cratera y de las mesas llenas, y cómo 
el suelo manaba sangre por todos lados. Oí la misérrima voz de Casandra, hija de Príamo, a la 
cual estaba matando, junto a mí, la dolosa Clitemnestra; y yo, en tierra y moribundo, alzaba los 
brazos para asirle la espada. Mas la sin vergüenza fuese luego, sin que se dignara bajarme los 
párpados ni cerrarme la boca, aunque me veía descender a la morada de Plutón. Así es que nada 
hay tan horrible e impudente como la mujer que concibe en su espíritu propósitos como el de 
aquella, que cometió la inicua acción de tramar la muerte contra su esposo legítimo. Figurábame 
que, al tornar a mi casa, se alegrarían de verme mis hijos y mis esclavos; pero aquella, hábil más 
que otra alguna en cometer maldades, cubrióse de infamia a sí misma y hasta a las mujeres que 
han de nacer, por virtuosas que fueren.»

Así se expresó; y le contesté diciendo: 

«¡Oh dioses! En verdad que el longividente Júpiter aborreció de extraordinaria manera la estirpe 
de Atreo, ya desde sus orígenes, a causa de la perfidia de las mujeres: por Helena nos perdimos 
muchos, y Clitemnestra te preparó una celada mientras te hallabas ausente.»

Así le hablé; y en seguida me respondió: 

«Por tanto, jamás seas benévolo con tu mujer ni le descubras todo lo que pienses; antes bien, 
particípale unas cosas y ocúltale otras. Mas a ti, oh Ulises, no te vendrá la muerte por culpa 
de tu mujer, porque la prudente Penélope, hija de Icario, es muy sensata y sus propósitos son 
razonables. La dejamos recién casada al partir para la guerra y daba el pecho a su hijo, infante 
todavía; el cual debe de contarse ahora, feliz y dichoso, en el número de los hombres. Y su padre, 
volviendo a la patria, le verá; y él abrazará a su padre, como es justo. Pero mi esposa no dejó que 
me saciara contemplando con estos ojos al mío, ya que previno con darme la muerte. Otra cosa 
voy a decir que pondrás en tu corazón: al tomar puerto en la patria tierra, hazlo ocultamente y 
no a la descubierta, pues ya no hay que fiar en las mujeres. Mas, ea, habla y dime sinceramente 
si oíste que mi hijo vive en Orcómeno, o en la arenosa Pilos o quizás con Menelao en la extensa 
Esparta; pues el divinal Orestes aún no ha desaparecido de la tierra.»

De esta suerte habló; y le respondí diciendo: 

«¡Oh Atrida! ¿Por qué me haces tal pregunta? Ignoro si aquél vive o ha muerto, y es malo hablar 
inútilmente.» (Odisea, vv. 385-464).22

22	 Se extracta el pasaje que se pretende que los y las estudiantes identifiquen en la consigna por sí mismos tras leer el canto xi 
completo, solo a los efectos de que pueda verse con facilidad, tras la lectura de esta propuesta didáctica y de los corpora selec-
cionados, por un lado, que puede hacerse un abordaje transversal de la literatura griega a partir de pasajes acotados pero ricos; 
por el otro, cómo el mito de la Orestíada es recreado en cada género, contexto poético y contexto cultural particular. El pasaje 
ha sido tomado de la traducción de Segalá y Estalella (1910).



99

[sic]

Tercera microtarea. El mito de la Orestíada en la lírica pindárica: la 
lectura de un problema

La lírica griega arcaica es uno de los grandes rótulos de la poesía occidental, pero, como sucede con 
todo rótulo, este, a la vez, dice verdad y la distorsiona. Es importante tener en cuenta que se considera como 
poesía lírica griega a toda aquella que no es homérica, hesiódica o dramática.23 

Teniendo presente las muchas dificultades que presenta este género (según lo consideramos nosotros hoy, 
pero no según lo consideraban los griegos arcaicos, retomando a Riu, 2003), nuestro foco de atención debe 
continuar en los dos ejes planteados al comienzo de esta secuencia didáctica: por un lado, la trascendencia del 
mito, como material cultural y artístico; por el otro, las características extraordinarias de la literatura griega 
como objeto de estudio.

Figura 2. Grumbus (Adobe Stock)

Como exponente de los poetas líricos, nos detendremos en Píndaro, el noveno poeta del canon ale-
jandrino, reconocido por su copiosa composición de epinicios, es decir, poemas sobre la victoria. Se trata de 
cantos corales compuestos en honor de los vencedores en alguno de los cuatro certámenes deportivos de los 
Juegos Panhelénicos (Olímpicos, Ístmicos, Píticos y Nemeos). Píndaro solía utilizar la victoria deportiva como 
simple punto de partida para loar al atleta, a su linaje y a la ciudad a la que ellos pertenecían.24 

Como se indica en la edición del poema, la oda que leerán a continuación es la tercera dedicada a una 
reconocida familia noble (las otras dos están mencionadas vagamente en el propio poema). Esta obra está de-
dicada a un joven tebano y tiene, por lo tanto, un ambiente tebano. La primera tríada25 (en esta propuesta de 
traducción prosaica representada por el primer párrafo) es una extensa invocación a varias heroínas tebanas, 
que enaltecen la ciudad de la victoria: Píndaro las convoca a reunirse en el Ismenio, un templo de Apolo ubi-
cado en las afueras de Tebas. Entre aquellas invitadas a la celebración están dos hijas de Cadmo y Harmonía: 
Sémele, madre de Dioniso, e Ino Leucotea. Alcmena, madre de Heracles, también está convocada. La tríada 

23	 Como material general sobre los obstáculos que propone la lírica griega cuando queremos abordarla de manera global, puede 
ofrecerse la «Introducción» de Gerber (1997) y el conocido artículo de Davies (1988). Este problema está mezclado con la frag-
mentariedad del corpus, la incertidumbre acerca de la ocasión particular para la que cada poema fue compuesto, y la imprecisa 
y variada significación ligada a ciertas palabras usadas para describir ciertos tipos de poemas. En vista de esto, cualquier intento 
de definir los diferentes tipos de poesía en pocas palabras induciría al error y sería superficial. Por lo tanto, en cada caso habría 
que hacer énfasis en los estudios y publicaciones más recientes, sobre cada fragmento conservado.

24	 Como introducción a Píndaro, se presenta como opción en lengua española el apartado que le dedica Segal (1990, pp. 254-263).
25	 Se denomina tríada a un conjunto de tres estrofas compuestas con la forma A-A’-B. La primera se llama estrofa, la segunda 

antistrofa (métricamente igual a la estrofa) y la tercera épodo (que no coincide con la estrofa). Es un buen recurso acercar un 
original griego en verso y reflexionar en la clase sobre la propuesta de traducción en prosa.



100

[sic]

concluye con la referencia a Pito como la tierra de Pílades, héroe y amigo de Orestes. Esta mención abre el 
camino para el mito encuadrado en la oda: la Orestíada.

Pítica xi

A Trasideo de Tebas, vencedor en el estadio de niños
Año 474 a. C. 

Hijas de Cadmo, Sémele e Ino, id con Alcmena hacia Melia en el temple de Apolo Ismenio, a 
donde os llama ya la pompa del vencedor, oh hijas de Harmonía, para que cantéis a Temis y a 
Pito y al oráculo délfico, y un himno a Tebas y el certamen de Cirra, donde Trasideo honró el 
hogar paterno, con su tercera victoria en los campos de Pílades, el amigo de Orestes.

A éste, cuando asesinaban a su padre, su nodriza Arsinoe lo salvo de las manos de Clitemnestra, 
en el tiempo donde la impía mujer mató a la troyana Casandra junto con Agamenón.

¿La impulsó a la venganza el recuerdo de Ifigenia inmolada en Áulide? ¿O fue seducida por 
sus concúbitos con Egisto? Odiosísima es su falta a jóvenes esposas, e imposible de ocultar a las 
lenguas de otros. Maledicentes son los ciudadanos; pues la magna fortuna provoca envidia no 
menor; mas el vulgo murmura en lo oscuro.

Muere Agamenón al regresar a Laconia, y provoca la muerte de Casandra, después de que Troya 
fue incendiada y saqueada por causa de Helena.

Pero Orestes, joven, huyó a la casa del Viejo Estrofio quien reinaba junto al Parnaso, y más tarde 
mató a su madre y a Egisto.

O me he extraviado en un trivia, o algún viento empujó a mi nave fuera de la ruta. Musa, si por 
un precio me diste la voz, es lo tuyo llevarla hacia aquí o hacia allá, o hacia el padre vencedor 
pítico o Trasideo, insignes por su dicha y su fama.

Ellos, un día en las carreras de carros de Olimpia, y en Pito vencieron en la carrera a pie. Para 
mí ambiciono lo bello de los dioses, y lo adecuado a la fuerza de la edad; pues viendo la mediana 
condición florecer en la ciudad, desprecio la suerte de los tiranos y busco virtudes comunes. Pues 
quien ha conseguido su triunfo y lo cultiva, huyendo de la soberbia, rechaza el mal de la envidia.

Para él será más bella la muerte, porque habrá dejado a sus descendientes un claro renombre.

Eso lo llevan más allá Yolao, Cástor y Pólux, quienes, cantados por himnos, viven un día en 
Terapne y otro en el Olimpo.26

Como hemos visto en las tareas previas, el mito, por su ductilidad, constituyó la materia sobre la que se 
compusieron los diferentes géneros literarios griegos. También, como podemos ver, la mitología fue el sustrato de 
la lírica griega. En esta oportunidad se propone, como tarea, un ejercicio de exégesis. Este ejercicio tiene dos 
partes:
1.	 Enunciar los mitemas de la saga de la Orestíada que toma/selecciona/recorta Píndaro para elaborar esta 

oda. Luego cotejar con la primera microtarea.
2.	 Elaborar una hipótesis en la que se afirme por qué Píndaro habrá elegido este mito como paradigma en 

su poema al joven vencedor Trasideo. Desde ya, no es suficiente sugerir que fue especialmente solicitado 
por la familia.27 El uso de este mito es particularmente curioso para una ocasión celebratoria, ya que es 
uno de los relatos más crueles de la antigüedad. Si bien esta oda no es una de las más estudiadas, se pide 

26	 La traducción corresponde a la edición de Bonifaz Nuño (1991).
27	 Cabe recordar que los epinicios eran poesías elaboradas por encargo. 



101

[sic]

que la hipótesis sea personal, es decir, no se pretende que busquen en internet interpretaciones de los 
especialistas, sino que elaboren la propia. 
El propósito particular de la microtarea es continuar prestando atención a los distintos usos del mito 

en la literatura griega, asociados a los géneros, a las diversas ocasiones de performance y los posibles (siempre 
múltiples y conjeturales) sentidos en que pudieron ser interpretados por el público. El propósito general es que 
comiencen a ejercitar la elaboración de una hipótesis.

Es necesario tener en cuenta que todo el trayecto previo a formular la hipótesis (que como investigado-
res deberían hacer solos) ha sido allanado: 1. ya ha sido identificado el tema: el mito de la Orestíada encuadrado 
en la Pítica xi de Píndaro; 2. lo hemos convertido en un problema: ¿por qué Píndaro habrá elegido este mito 
particularmente cruel como paradigma en su poema al joven vencedor Trasideo en una ocasión celebratoria?

Además, cada uno de los aspectos de este problema ya ha sido trabajado: qué es un mito y qué trascen-
dencia tenía en la cultura griega arcaica y clásica; la inexistencia del grado cero de esos relatos (y su posibilidad 
de conjeturar ese grado a través de la enunciación de mitemas); su circulación bajo formas secundarias, poeti-
zadas, innovadoras, creativas, políticas e ideologizadas; la identificación de los mitemas que definen y abarcan 
el mito de la Orestíada en particular.

Este recorrido es deliberado en la planificación de esta secuencia didáctica. Tiene el propósito de dirigir 
la atención exclusivamente hacia un problema por vez, de manera gradual. En dicho recorrido, esta microta-
rea constituye un punto de inflexión: la atención debe dirigirse exclusivamente a pensar, plantear y redactar 
una hipótesis, que es el corazón de la mayoría de los géneros discursivos vinculados a la academia. 

En el caso de este ejercicio práctico, en el sentido bien operativo y pragmático del adjetivo (en el que 
necesariamente deben ponerse en juego conocimientos transitados previamente), la o las hipótesis que plan-
teen no deben ser probadas, sino que deben proponer las respuestas preferibles, la/las explicación/es que se 
apoye/n en mejores argumentos que las otras. Es decir, no estamos ante un escrito que vaya a desplegar la 
argumentación. 

Cuarta microtarea. El mito de la Orestíada en la tragedia clásica: 
acercarse al lado B del personaje heroico28

Para finalizar este recorrido a través de la literatura griega, se propone explorar el rol que el mito juega 
en las tragedias griegas, ubicadas en un mundo de relatos y personajes bien conocidos por su público contem-
poráneo (como pudo apreciarse a partir del recorrido realizado por los textos previos), y el grado en que los 
dramaturgos pudieron adaptar y variar estos mitos tradicionales y vivos.

El mito tenía ventajas que las nuevas tramas no tienen. Su familiaridad significó que se precisara de 
un tiempo mínimo para explicar al auditorio quiénes eran esos personajes en escena, de qué familia o estirpe 
provenían, si tenían algún ancestro divino o una biografía notable debida a ciertos eventos de su pasado. Todas 
cuestiones que, a la hora de disponernos a leer una tragedia (o invitar a otros a hacerlo, en el caso de los futuros 
profesores), debemos reponer para componer un marco de sentidos. 

Contra lo que puede pensarse, y esto es lo importante, esta colección de relatos demuestra ser un es-
tímulo para la creatividad, más que un obstáculo. Un estímulo que pervive entre nosotros, pero que ya era 
natural para los antiguos griegos. Como seguramente se ha podido apreciar tras las lecturas de las tragedias de 
Esquilo, Sófocles y Eurípides, a pesar de basarse en relatos conocidos (porque este mito no es ya ninguna sor-
presa a esta altura, después de trabajarlo en tres tareas), estas obras no eran, ni son, predecibles ni aburridas.

Una idea equivocada muy común es que, como la audiencia conocía los mitos, era imposible para un 
poeta, especialmente para un dramaturgo, crear suspenso. Como hemos visto desde la primera microtarea, 
esta idea descansa en la falsa premisa de que el mito era fijo. Sin embargo, incluso cuando la audiencia o el 
lector sabe en términos generales lo que puede ocurrir, los poetas podían usar ese conocimiento precisamente 

28	 La última microtarea supone que los y las estudiantes han contado con un tiempo previo suficiente para leer las tragedias que 
tratan el mito trabajado en la secuencia, esto es: Coéforas de Esquilo (parte de la trilogía conocida, precisamente, como Orestíada), 
Electra de Sófocles y Electra de Eurípides. Asimismo, se supone que se ha dialogado acerca de las generalidades del género 
dramático en la Grecia del s. V a. C. y, particularmente, del género trágico. Para ello, se recomienda al docente la lectura de 
Swift (2016), que ofrece una actualizada introducción a la tragedia deliberadamente diferenciada de los modelos de manuales 
e historias de la literatura que tradicionalmente guían las clases sobre este tema. Puede verse una reseña de la publicación en 
Fernández Deagustini (2018). Para los y las estudiantes, en español puede ofrecerse De Romilly (2011).



102

[sic]

para lo contrario, y hacer el drama más excitante. El famosísimo director de cine Alfred Hitchcock, maestro 
del suspenso, supo dar una explicación muy clara acerca de cómo el conocimiento de la trama puede incre-
mentar el suspenso:

There is a distinct difference between «suspense» and «surprise», and yet many pictures continu-
ally confuse the two. I’ll explain what I mean. 

We are now having a very innocent little chat. Let’s suppose that there is a bomb underneath this 
table between us. Nothing happens, and then all of  a sudden, «Boom!».There is an explosion. 
The public is surprised, but prior to this surprise, it has seen an absolutely ordinary scene, of  no 
special consequence. Now, let us take a suspense situation. The bomb is underneath the table and 
the public knows it, probably because they have seen the anarchist place it there. The public is 
aware the bomb is going to explode at one o’clock and there is a clock in the decor. The public 
can see that it is a quarter to one. In these conditions, the same innocuous conversation becomes 
fascinating because the public is participating in the scene. The audience is longing to warn the 
characters on the screen: «You shouldn’t be talking about such trivial matters. There is a bomb 
beneath you and it is about to explode!»

In the first case we have given the public fifteen seconds of  surprise at the moment of  the explo-
sion. In the second we have provided them with fifteen minutes of  suspense. The conclusion is 
that whenever possible the public must be informed. Except when the surprise is a twist, that 
is, when the unexpected ending is, in itself, the highlight of  the story. (Entrevista con François 
Truffaut, 1967). 

La exposición de Hitchcock se transfiere perfectamente a la tragedia griega clásica, pues «la bomba 
debajo de la mesa» representa el conocimiento de la audiencia de lo que sucedería en la trama, basada en un 
mito tradicional.

Mientras que las tramas básicas y los personajes de los mitos eran bien conocidos (como hemos podido 
apreciar al desentrañar los mitemas recuperados en la Biblioteca del pseudo-Apolodoro), estaban lejos de ser 
inamovibles y definitivos. Las famosas figuras del mito existieron a lo largo del mundo griego y de sus consen-
suadas etapas históricas, pero las tramas contadas alrededor de ellos variaban según las regiones, tanto como 
según el género (enfatizado por razones ahora más claras) y el medio en el que estos relatos eran compartidos. 

Es importante que nos deshagamos de la idea de que había una manera correcta de narrar un mito, o de 
que los trágicos hacían algo inusual, diferente o innovador, cuando adaptaron un mito. Las versiones de los 
mitos en la tragedia tienden a ser más oscuras que aquellas que encontramos en los otros géneros discursivos, 
no importa cómo los llamemos o clasifiquemos, pero esas versiones existieron siempre. Eso ya lo hemos podido 
comprobar. Por ejemplo, en Odisea, Homero cuenta cómo Orestes vengó la muerte de su padre Agamenón 
(ya en el canto i, vv. 30-43), pero no menciona que esto implicó asesinar a su propia madre, una parte central 
del mito que conocemos a partir de la tragedia, tanto de Esquilo como de Sófocles y Eurípides. En cambio, 
el Orestes épico es presentado como paradigma de cómo debe comportarse un buen hijo, y no hay ninguna 
sugerencia de que él haya hecho o pudiera hacer algo indebido o, aún más (como es típico de la tragedia), 
problemático o discutible. Volveremos sobre esto al retomar la tragedia esquilea.

Los dramaturgos eran selectivos respecto de qué tipos de mitos elegían para entramar sus espectáculos 
y parecen haber demostrado cierta preferencia por aquellos que se enfocaban en familias disfuncionales.29 Las 
hazañas de los grandes héroes tienden a presentarse en la tragedia como trasfondo de las complicadas vidas 
personales de los protagonistas, a quienes ya es más difícil asignarles la etiqueta de héroes.

Como sabemos ya, los dramaturgos competían para ganar un premio30 y la creatividad para adaptar el 
mito era importante para impresionar a los jueces y mantener entretenida a la audiencia, que pasaba muchas 
horas en el teatro, durante muchos días seguidos. En ciertos casos extremos, esto podía involucrar cambios sig-
nificativos respecto de lo que la audiencia pensaba que sabía: el impacto generado por la Electra de Eurípides 
barriendo el piso en el comienzo de la obra homónima resulta un ejemplo harto ilustrativo.

29	 Puede complementarse con la lectura del apartado «Familias trágicas» de García Gual (2014, pp. 136-140).
30	 Referencia al desarrollo del festival de las Grandes Dionisias.



103

[sic]

La casa maldita de Atreo fue un tema popular en la tragedia, y somos afortunados de tener al menos 
una obra de cada trágico basada en esta saga. Hemos visto cómo otros autores también han tomado esta por-
ción del mito, en otras épocas, con otras formas de decir, para otros públicos, con otros propósitos y con otras 
modificaciones. Comparar diversas narraciones del mismo mito nos ayuda a apreciar las elecciones que cada 
poeta hizo al componer una obra poética. La propuesta es recuperar y ordenar aquello que ha sido visto para 
concentrarnos en este último género sobre el cual reflexionar en un trabajo final un poco más complejo, para 
darse el gusto de extenderse un poco: la tragedia griega clásica. 

Tras observar y poner en crisis los densos y problemáticos conceptos de mito y literatura en el marco de 
la antigüedad griega, hemos comenzado el recorrido con la épica arcaica. Homero fue una fuente primordial 
de autoridad para el conocimiento, el comportamiento y la ética desde la época griega arcaica y a lo largo de 
siglos. Esta fuerza cultural también dominó en la Atenas democrática, a pesar de las evidentes diferencias entre 
la sociedad heroica retratada en Ilíada y Odisea y el sistema social de la polis del siglo v a. C. Esto es particular-
mente sorprendente si se comparan los héroes individualistas de Homero, cada uno luchando por su gloria, y 
el guerrero democrático alabado por Pericles con su compromiso compartido con la polis. Muchas tragedias 
tratan aspectos de estas diferencias. Pero para los propósitos actuales del cierre de este itinerario didáctico, es 
específicamente importante la forma en que el mito de la Orestíada se relaciona con Odisea. Asimismo, interca-
laremos algunos comentarios acerca de la Pítica xi de Píndaro sobre la cual se ha hipotetizado.

Señalamos que la historia de Orestes se cuenta numerosas veces en los primeros doce cantos de Odisea, 
y también que se hace referencia a ella después. Aunque sin duda existieron otras versiones de este relato, se 
comprende mejor a Esquilo frente al modelo de Homero. Con Esquilo, el primero de los tres trágicos que toma 
y reelabora este mito, nos introducimos en el género trágico.

Recuperemos cómo la historia de Orestes llega a contarse tan a menudo en Odisea. La trama de Odisea, 
al menos en un nivel (aquel que no contempla todos los pliegues y repliegues sobre los que hemos intentado 
llamar la atención en la tarea), es fácil de describir. A Odiseo se le ha impedido durante diez años regresar a 
su hogar en Ítaca después de la caída de Troya. Su hijo, Telémaco, está a punto de convertirse en hombre. Su 
esposa, Penélope, es asediada por pretendientes, que se han mudado al palacio de Odiseo en ausencia de una 
figura masculina de autoridad, y están alentando a Penélope a que se vuelva a casar. Odisea cuenta el regreso 
de Odiseo, cómo él y Telémaco recuperaron su casa y cómo Odiseo se reencuentra con su familia y regresa a 
su posición como basileús.31

Esta historia se narra y canta de una manera intrincada y sofisticada, con flashbacks (analepsis) y anti-
cipaciones (prolepsis), disfraces, mentiras, historias dentro de historias y todos los recursos narrativos que han 
llevado a que Odisea sea vista como la precursora de la novela moderna. Un tema que es de particular interés 
es la preocupación que manifiesta Odisea por el comportamiento adecuado, especialmente el comportamiento 
dentro del hogar. Este tema se ve en las distintas tramas narrativas que componen la obra.32 En una, los pre-
tendientes transgreden una variedad de normas sociales, entre otras cosas al cortejar a Penélope y acostarse 
con sus sirvientes. Ellos, y las sirvientas, sufren la venganza del regreso del amo legítimo y encuentran un final 
espantoso y violento. En otra trama, Odiseo en sus viajes se encuentra con diferentes tipos de figuras y visita 
diferentes sociedades. Cada sociedad diferente ofrece una visión distinta del mundo de Ítaca. Por un lado, lo 
salvaje, lo violento, lo monstruoso, como el cíclope, construyen una imagen negativa de un mundo transgresor 
donde se burlan los valores sociales y el engaño violento corrompe cualquier proceso normal de comunicación. 
Por otro lado, los feacios viven en un mundo glorioso y glamoroso donde los árboles siempre están frutales, 
los barcos son autopropulsados e incluso los perros guardianes son criaturas mágicas de oro hechas por un 
dios. Los feacios habitan una sociedad tan excesiva en sus atributos de la civilización de la misma manera en 
que el cíclope carece de ellos. Odiseo tiene que dejar atrás ambos tipos de sociedad. Ambos tipos de sociedad 
ayudan a definir, positiva y negativamente, el mundo de Ítaca. En la tercera trama, Telémaco también viaja 
por el mundo griego, visitando diferentes sociedades humanas tratando de averiguar sobre su padre. Su viaje 
es también un viaje que lo instruye en el negocio de la interacción social adulta. En estos tres niveles, Odisea 
dice algo sobre el hombre en la sociedad, define su lugar, explora las normas y las transgresiones. Y la primera 

31	 Aristócrata de la época arcaica que ostentaba el poder político y económico de una ciudad. Su poder se apoyaba en la familia 
patriarcal (genos) y en la casa (oikos) que configuraba la unidad económica sustentada en la propiedad de la tierra, cuyas princi-
pales actividades económicas eran la agricultura y sobre todo la ganadería, que era también un símbolo del poder, pues para 
mantener rebaños era necesario contar con una gran extensión de tierras.

32	 Para este tema se sugiere la lectura de Cabrera (2003).



104

[sic]

palabra de la epopeya es, efectivamente, «hombre» (ándra, v. 1), su tema definido desde el principio.33 Es este 
impulso normativo –la forma en que proyecta las normas– lo que fomenta el papel paradigmático y didáctico 
que desempeña Odisea en el siglo v a. C.

Después de las lecturas hechas y la tarea realizada, podemos sostener que la historia de Orestes siem-
pre se cuenta en Odisea para ser un ejemplo, un «relato paradigmático», como lo definiría García Gual. Se le 
cuenta esa historia a Telémaco porque transmite la conducta apropiada de un joven en camino a la madurez; 
se le narra a Odiseo en el Hades para advertirle sobre los peligros de las mujeres y el regreso a casa. Orestes 
comienza su vida en la literatura como ejemplo. Este no es un dato menor. Hemos podido ver también cómo 
Orestes es un ejemplo para Trasideo, es decir, para todo joven aristócrata que se asoma al poder, que debe 
tomar el lugar de su padre y continuar su estirpe. Orestes es aún un paradigma positivo en la Pítica xi de 
Píndaro, en el 474 a. C.

No «me he extraviado en una trivia», como diría Píndaro en el epinicio citado, sino que procuramos la 
reflexión sobre un punto de inflexión, que no se da abruptamente pero que se registra en la obra de Esquilo 
por primera vez. Las similitudes entre la casa de Odiseo y la casa de Agamenón se dibujan repetidamente en 
Odisea. Así como Egisto corrompió a Clitemnestra y tomó el control de la casa de Agamenón, los pretendientes 
amenazan a Penélope para tomar el control de Ítaca. Así como Agamenón llegó a una casa corrupta para ser 
asesinado en una trampa, Odiseo regresa a una casa corrupta y, por lo tanto, debe utilizar todos los trucos y 
estratagemas para evitar las trampas de los pretendientes. Así como Orestes fue amenazado con la pérdida de 
su posición de hijo y heredero, Telémaco es amenazado por los pretendientes con la pérdida de su patrimonio. 
Entonces, Telémaco es exhortado por Atenea, Néstor y Menelao a demostrar que es un joven noble, actuar 
como Orestes y salvar su patrimonio. Entonces, se advierte a Odiseo que no caiga en el error de Agamenón, 
que no confíe, que no llegue abiertamente.

Hay un enfoque completamente diferente en Orestíada de Esquilo. Primero, los conflictos de la epopeya 
son entre hombres, por la autoridad dentro de la casa. En Odisea, es Egisto quien seduce a Clitemnestra, pone 
la guardia para vigilar a Agamenón, lo mata con la ayuda de la astucia de Clitemnestra, toma el control de la 
casa y es asesinado por Orestes. Egisto es el primer ejemplo de comportamiento humano discutido en Odisea. 
Orestes mata al usurpador al igual que Telémaco y Odiseo asesinarán a los pretendientes. Clitemnestra es 
llamada «engañosa» y colabora con el plan de la muerte de Agamenón: así, única y finalmente en el canto 
24, Agamenón asume haber sido asesinado por responsabilidad de ella. Pero, por lo demás, se la representa 
como una figura pasiva en la narrativa de seducción y destrucción. Tampoco es un dato menor, entonces, que 
Píndaro admita dudar, instalar la duda, conjeturar, en la Pítica xi, como se ha leído: «¿La impulsó a la vengan-
za el recuerdo de Ifigenia inmolada en Áulide? ¿O fue seducida por sus concúbitos con Egisto?». Lo que es lo 
mismo que proponer (y no es poco): ¿el responsable del crimen es un hombre o una mujer? A lo largo de Odisea, 
solamente en el mundo fantástico de los apólogoi vemos figuras femeninas de poder. Ese mundo, como vimos, 
se rige por las leyes de la verosimilitud (es un relato del héroe), no de la verdad transmitida por las musas. De 
hecho, el poder en manos en manos de la mujer constituye un signo de desenfreno. Penélope, a pesar de su 
astucia, es enviada a esperar en su habitación, mientras los hombres luchan por el control del oikos… 

Un corolario de este enfoque androcéntrico es el sorprendente silencio sobre el asunto de la muerte 
de Clitemnestra en Odisea. Aunque la historia de Orestes se cuenta tantas veces, solo hay una mención de su 
muerte, y meramente por implicación (Od. iii, vv. 307-310): 

En el octavo año, Orestes, como un dios, regresó de Atenas y mató al asesino, el astuto Egisto, que 
había matado a su famoso padre. Y cuando lo hubo matado, invitó a los argivos a un banquete 
fúnebre por su odiada madre y el cobarde Egisto.

La forma en que la historia se mueve desde un sujeto masculino singular y objeto de asesinato a un ban-
quete fúnebre plural deja un marcado vacío en la narración. Por un lado, el pasaje manifiesta una diferencia 
significativa entre Telémaco y Orestes. Orestes puede simplemente matar a Egisto y recuperar su posición; 
los padres de Telémaco están vivos e incluso después de la muerte de los pretendientes él tiene que aprender 
a asumir una posición como hijo y heredero de Odiseo (no como sujeto de control único de su oikos). Por otro 
lado, la ausencia de cualquier mención al matricidio mantiene tanto la imagen positiva de Orestes como un 
enfoque en la lucha masculina por el control del hogar. De hecho, aunque Odiseo regresa como rey, y aunque 

33	 Sobre el proemio, el tema de Odisea y este trascendente concepto inicial, (Malta, 2007).



105

[sic]

su venganza tiene implicaciones en toda la sociedad itacense (ya que mata a muchos de sus jóvenes nobles), el 
foco de Odisea sigue siendo, ante todo, el orden adecuado y controlado del hogar. Una de las imágenes finales 
de la obra es particularmente reveladora. Odiseo, Laertes, su padre, y Telémaco están representados de pie 
y luchando juntos contra los parientes de los pretendientes asesinados: tres generaciones de hombres, la línea 
masculina conservada, la encarnación de la autoridad patriarcal. En Odisea, tanto las transgresiones que mo-
tivan la narrativa del retorno y la venganza, como las resoluciones de estas transgresiones deben ubicarse en 
el orden de la casa. 

Cuando pasamos a Esquilo, el género trágico propone un cambio de enfoque. No es Egisto sino 
Clitemnestra quien pone al centinela; es Clitemnestra quien engaña a Agamenón, lo mata, toma el control de 
la casa y es el principal objeto de venganza. La muerte de Egisto en Orestíada, a diferencia de Odisea, no es un 
problema (por eso el poema de Píndaro es interesante en la exposición de la duda: ¿venganza de Clitemnestra 
o seducción y manipulación de Egisto?). Por supuesto, hay muchos cambios en la trama entre Homero y 
Esquilo, pero este cambio en particular conduce a dos puntos cruciales.

Homero silenció la muerte de Clitemnestra, que constituye el conflicto central de la trilogía de Esquilo. 
Según Odisea, Orestes es un ejemplo para el joven Telémaco de cómo ser un hombre noble; según Esquilo, 
Orestes es el ejemplo paradigmático del trágico doble vínculo. Después de Esquilo, Orestes no vuelve a ser 
propuesto como paradigma de la buena conducta. Esquilo ha tomado el ejemplo clave de un texto clave y 
ha hecho que ese ejemplo sea problemático. A partir del silencio u omisión de Odisea pone al descubierto un 
escenario paradójico, de violencia intrafamiliar, donde el joven, para volver a su patrimonio, debe transgredir 
inevitablemente las normas del hogar que espera recuperar. 

Tengamos en mente esto: en la Pítica xi, Píndaro introduce el matricidio («Pero Orestes, joven, huyó a la 
casa del Viejo Estrofio quien reinaba junto al Parnaso, y más tarde mató a su madre y a Egisto»). Sin embargo, 
no lo expone como un conflicto. La Orestíada de Esquilo, en cambio, demuestra cómo la tragedia entabla un 
diálogo con los textos y modelos del pasado para explorar los problemas, tensiones y ambigüedades que surgen 
en la polis democrática acerca de un punto de vista tradicional y aceptado. El Orestes de Esquilo, enfrentado a 
su madre en la escena cúlmine de la venganza, instaura la pregunta trágica arquetípica: «¿Qué debo hacer?». 

El segundo punto para destacar comprende las escenas finales de la trilogía. La narrativa de venganza 
y reversión termina en el tribunal de justicia, precisamente en el centro de la ciudad de Atenas (sede de las 
Grandes Dionisias, líder de la Liga de Delos, origen de la polis democrática), y el final de la obra depende no 
solo de la absolución de Orestes, sino también de la aceptación de las Erinias de un nuevo papel en la ciudad: 
una aceptación que lleva, en la oda coral del final, a la alabanza de la polis y su orden. 

Asimismo, Orestíada propone un conflicto entre los géneros, donde, a diferencia del tratamiento del 
mito de la Orestíada en Odisea, las mujeres apuntan al poder y la dominación. Píndaro había instalado ya en 
la Pítica xi una versión en la que Clitemnestra era una «impía mujer», pero el punto de vista que el poeta 
ofrece a Trasideo continúa encabalgado entre la virtud (cuasi heroico/épica –aunque deportiva–), la gloria y 
la retención del renombre y el poder en el seno de una familia/casa aristocrática). En la trilogía de Esquilo, en 
cambio, el conflicto de género se percibe claramente como un choque entre las obligaciones con la ciudad y 
las obligaciones con los lazos de sangre en el que es necesario encontrar un equilibrio justo. El dramaturgo ha 
reescrito el mito desde una perspectiva política. Es decir, mientras que en Odisea las respuestas a los problemas 
debían ubicarse en el orden del oikos, en Orestíada la respuesta se encuentra en la polis. En la trilogía de Esquilo, 
el propio oikos necesita ser reubicado dentro del marco de la ciudad. En el proceso, el dramaturgo forja un 
nuevo mito para la nueva cultura de la polis democrática: la propuesta de Euménides es de absoluta invención 
del poeta.34 Esto es clave, porque estamos ante una obra que no trata sobre un mito tradicional.

El final de Orestíada de Esquilo en Atenas es muy significativo. La violencia repetitiva y la retribución 
sedienta de sangre cesan; la oposición entre hombre y mujer se une en el orden patriarcal de la polis. De hecho, 
la procesión final de la obra recuerda el festival ateniense de las Grandes Panateneas. Su celebración central 
fue una gran procesión a la Acrópolis donde se hizo un sacrificio a Atenea. Entonces, mientras Atenea dirige 
la procesión final de la tragedia, la obra representa la ciudad ante la ciudad, celebrando a su diosa y a sí misma 
como comunidad. De este modo, en la obra conservada de Esquilo, la polis se propone como la condición de 
posibilidad de la buena vida, pero la amenaza de transgresión permanece. La visión de Esquilo sigue siendo 
trágica.

34	 Sobre la invención de Esquilo en la tercera tragedia de la Orestíada puede consultarse, para ampliar el artículo, de Herington 
(1963).



106

[sic]

La Orestíada de Esquilo ya era clásica en los tiempos de Sófocles y Eurípides, y por lo tanto los otros 
dos poetas han tenido que instalar sus versiones del mito frente al gran éxito esquileo, encontrando modos de 
poner su propio sello a la propuesta en torno a este relato mítico.

Como sabemos, los mitos asociados a un personaje o familia incluían varios sucesos a lo largo de una 
saga, pero la trama de una tragedia trata con una coyuntura específica y puntual (usualmente dentro de los 
confines de un mismo día representado). En el caso de Orestíada, el gusto de Esquilo por las trilogías ligadas le 
permitió diseñar una trama a través de las sucesivas generaciones, pero Sófocles y Eurípides, que compusieron 
obras independientes entre sí, tuvieron que elegir un único evento central. Ser creativo en esta elección podía 
llevar aspectos nuevos del mito hacia el primer plano del espectáculo multimediático.

La comparación más estricta que podemos hacer entre piezas, si bien hay otras de los tres grandes trá-
gicos basadas en la saga de la casa de Atreo, es entre obras que tratan acerca del mismo momento del mito. 
El asesinato de Clitemnestra a manos de Orestes es tomado por Esquilo en Coéforas y por Sófocles y Eurípides 
en sus respectivas Electra. Los tres presentan la misma trama básica (o, como podríamos decir tras realizar la 
primera microtarea, los tres toman los mismos mitemas): varios años después de la muerte de Agamenón, su 
hijo Orestes, ya adulto, regresa del exilio. Se reúne con su hermana Electra, que también aborrece a su madre, 
y los hermanos, juntos, vengan a su padre, asesinando a su madre y a su esposo Egisto. Cada una de las tres 
obras mencionadas trata acerca de la ética de la venganza, la relación fraternal y la relación entre Electra y 
Clitemnestra, pues ellas han convivido a lo largo de los años de ausencia de Orestes. Sin embargo, cada poeta 
encuentra una perspectiva fresca que deja al público (espectador o lector) con la sensación de estar frente a 
una obra nueva.

El corpus conservado de la obra de Sófocles está dominado por la patología del extremismo. En cada 
obra, representa figuras que están ferozmente comprometidas con el honor y/o éxito personal, que entran en 
un conflicto con la sociedad y que generalmente terminan en violentos enfrentamientos con el colectivo. Este 
héroe sofocleo representa la paradoja de que alcanzar la grandeza es ir más allá de los límites de la aceptabi-
lidad: la transgresión y la excelencia implican ir demasiado lejos. 

En la Electra sofoclea, la atención no se centra en Orestes, como en Esquilo, sino en Electra, como refleja 
su título. El compromiso apasionado y violento de la joven con la venganza, junto con sus distorsiones emocio-
nales y éticas, es el centro del escenario. De hecho, Orestes entra en la primera escena con Pílades, sale cuando 
escucha el primer grito de Electra desde el interior de la casa, y no se le vuelve a ver hasta la última escena de 
la obra, la de la venganza misma. Es esta escena final, llena de ecos verbales de Esquilo, la que muestra más 
claramente cómo la Electra de Sófocles dialoga con la Orestíada. Orestes se enfrenta y mata a su madre dentro 
de la casa, mientras que Electra está sola en el escenario con el coro. En una escena tremendamente espantosa, 
escuchamos a Clitemnestra desde el interior de la casa, repitiendo a la Clitemnestra de Esquilo, que le ruega a 
su hijo piedad. Sin embargo, no escuchamos ninguna respuesta de Orestes. En cambio, Electra grita «golpéala 
de nuevo, golpéala de nuevo». En la obra de Esquilo la apelación de la madre condujo a un momento famoso 
de vacilación y posterior ratificación del oráculo; en la tragedia de Sófocles, en cambio, se dramatiza el com-
promiso apasionado de Electra con la venganza.

De hecho, después del asesinato, las obras culminan sin la locura de Orestes ni persecución de las 
Erinias; sin Atenas ni tribunal de justicia; sin discusión y votación sobre la acción. Para algunos lectores, por lo 
tanto, la obra de Sófocles ha sido vista como un alejamiento de la problemática esquilea asociada a Homero, 
donde Orestes fue el héroe ejemplar. Para otros, la tragedia es precisamente la incapacidad de Orestes de for-
mular las preguntas correctas, una torpeza moral que conduce al violento horror del matricidio. Al menos una 
cosa está clara. Sófocles ha quitado de su obra todo el aparato de juicio y evaluación que domina la propuesta 
de Esquilo. Por lo tanto, convierte a la audiencia en el jurado de los hechos. 

Si el Orestes de Sófocles mata sin que la obra juzgue, en la Electra de Eurípides se propone la valoración 
más directa y negativa de Orestes. Orestes en Odisea es ejemplar; en Esquilo, un paradigma del trágico doble 
vínculo; en Sófocles, a priori, no se orienta una valoración; en Eurípides, sobre el final, se introduce a la divini-
dad que dice, simplemente, que el joven hizo mal al matar a su madre.

El eco más obvio de Esquilo en la obra de Eurípides se produce en la escena de reconocimiento de la 
obra. Electra, en un giro típicamente euripideo, ha estado casada con un agricultor pobre (aunque su matri-
monio no se ha consumado). Orestes, después de visitar la tumba de su padre, ha venido disfrazado para visitar 
la granja que circunda el palacio. Un anciano pasa por la tumba y le declara a Electra que su hermano ha 
regresado a casa. Ofrece tres pruebas del regreso de Orestes, que coinciden con las de Esquilo: el mechón de 
pelo, la huella y un trozo de tela. Electra en Eurípides, lejos de saltar al reconocimiento de su amado hermano, 



107

[sic]

descarta cada prueba con fino racionalismo: el cabello de un hombre y el de una mujer no son lo mismo y, 
de todos modos, las personas de la misma familia a menudo tienen el cabello diferente; el suelo es demasiado 
rocoso para dejar huellas; y, a menos que la ropa de Orestes crezca con sus piernas, no puede usar un trozo 
de tela que ella había hecho, si hubiera tenido la edad suficiente para tejer cuando Orestes se fue. Esta escena 
es una evidente parodia de Esquilo. Sin embargo, hay un punto serio, ya que el racionalismo de Electra lleva 
a la conclusión equivocada: un error de juicio más en esta obra que trata cómo las evaluaciones falsas, parti-
cularmente los compromisos engañosos con paradigmas heroicos conducen colectivamente a la violencia de 
la tragedia.

Tanto Eurípides como Sófocles trabajan explícita y extensamente con y contra su gran predecesor. De 
esta interacción de escritores proviene la herencia del drama occidental. Por ello, la propuesta de esta tarea es 
poner en diálogo dos tragedias: Coéforas con la Electra sofoclea o Coéforas con la Electra euripidea. 

Esta última microtarea pretende ir un poco más lejos que la anterior, ya que deja más espacios para 
las miradas personales. Tiene como objetivo fijar y pactar no solo la hipótesis, sino también las bases para el 
eventual desarrollo de un trabajo más extenso, que en principio es hipotético.35 Consta de dos partes:
1.	 La redacción y definición de una hipótesis personal de lectura para elaborar una ponencia, basada en 

un eje de los propuestos debajo. La hipótesis deberá tener entre dos y diez líneas de extensión.36 
Todos los ejes son muy amplios, solo pretenden proponer un marco para que la hipótesis sea factible 

teniendo en cuenta sus conocimientos (es decir, lo visto en esta secuencia didáctica y sus miradas sobre los 
textos que elijan).

La originalidad de la hipótesis provendrá de esas miradas propias y de la agudeza para el recorte del 
corpus (ver punto 2); la factibilidad provendrá de la precisión en la redacción de la hipótesis, del recorte del 
corpus para elaborar el desarrollo de una eventual argumentación y de la capacidad que tengan para ana-lizar 
(aná-lisis viene del griego «liberar/desatar hacia arriba»), desmenuzar las citas seleccionadas, elegir el marco 
teórico o perspectiva desde donde mirarlo, etc. Considerando que los y las estudiantes no son especialistas ni 
en filología ni en literatura griega, la originalidad no será evaluada. Lo importante es la factibilidad.
2.	 Realizar una selección de citas textuales o fichaje, a partir de cuyo análisis se proponga comprobar la 

hipótesis presentada. 
Como el trabajo supone un ejercicio comparativo respecto de la novedad de los dramaturgos al llevar 

a escena material mítico conocido, este fichaje debe contar con al menos cuatro citas breves (entendemos por 
breves aproximadamente cinco/seis líneas, aunque esto es orientativo),37 de dos de cada una de las obras selec-
cionadas. Los textos a trabajar deben ser copiados, porque serían total o parcialmente citados en un hipotético 
trabajo escrito (de acuerdo a su extensión). Debe consignarse la obra seleccionada, las páginas y la edición. 

Ejes temáticos propuestos. La elección de uno de ellos es obligatoria y debe consignarse en la resolución 
de la consigna:

•	 El personaje de Electra en dos de las tres tragedias.
•	 El personaje de Orestes en dos de las tres tragedias.
•	 El personaje de Clitemnestra en dos de las tres tragedias.
•	 El rol del coro en un momento específico de dos de las tres tragedias.
•	 Cambios producidos por la inclusión de personajes novedosos, por ejemplo: Crisótemis, campesino 

marido de Electra. 
•	 Relaciones entre personajes: Electra-Orestes.

35	 La secuencia didáctica pretende ser gradual, pero sobre todo se propone un juego en las últimas dos (propuesta de una hipótesis 
direccionada; propuesta de una hipótesis orientada más fichaje de corpus de análisis), en el que el tercer nivel sería redactar un 
trabajo (con formato de ponencia, de ensayo, u otro a criterio del docente) en el que se tejan los pasos ejercitados en un texto 
de corte argumentativo.

36	 Desde ya, no es importante la extensión, sino la claridad del planteo. En relación con esto, es importante tener en cuenta las 
aclaraciones sobre qué es y cómo redactar una hipótesis, tanto como las devoluciones recibidas al realizar la microtarea de 
Píndaro.

37	 El corpus elegido no debe ser más extenso que una carilla y media en total, ya que eso implicaría que la voz citada (el texto) do-
minaría sobre su propia voz (que es, en tanto investigadores que serán, la importante). Es destacable señalar que el objetivo de 
la consigna es promover lecturas personales de pasajes específicos seleccionados ad hoc por los y las estudiantes. No supone la 
lectura de nuevo material bibliográfico ni de investigación sobre un tema, sino, por el contrario, un ejercicio de interpretación 
y argumentación sencillo, pero original por ser propio, en el que se pongan en práctica y en marcha los ejes vistos a lo largo del 
itinerario didáctico propuesto.



108

[sic]

•	 Relaciones entre personajes: Electra-Clitemnestra
•	 Relaciones entre personajes: Electra-Coro.
•	 Comparación del mismo momento en dos obras: escena del matricidio.
•	 Comparación del mismo momento en dos obras: escena de reconocimiento entre hermanos
•	 Influencia del pasado en el presente del mito: el mismo episodio pasado tomado para iluminar el pre-

sente de dos obras.

A modo de cierre
Los mitos eran parte fundamental del repertorio de los tres grandes géneros clásicos, según «cómo los 

clasificamos nosotros», en palabras de Riu (2003): épica, lírica y tragedia.38 Los poemas épicos fueron funda-
mentales para la construcción de una identidad griega, panhelénica, y para ello estuvieron los mitos. En la 
lírica, los mitos aparecen generalmente aludidos, a la manera de un intertexto que ilumina la ocasión perfor-
mativa para la que cada poema se compuso. La tragedia ofrece una perspectiva nueva sobre los mitos: el lado 
B del destino heroico. Lo innegable es que los mitos, en uno u otro ropaje, continuaban formando parte de la 
educación popular, eran objeto y motivo para la reflexión sobre temas humanos, subjetivos o colectivos, y por 
su notable versatilidad pudieron (¡y pueden!, aún hoy, ¡siglos después!) integrar los más variados discursos, en 
nuevos espacios y en otras circunstancias temporales.

La secuencia de microtareas propuesta permite, a partir de la práctica, teorizar sobre el mito como re-
pertorio, como archivo de temas y motivos; versa entonces sobre un fenómeno que ha perdurado y proliferado 
atravesado la cultura griega y universal, con notable vigencia en la actualidad. Queda aquí la invitación para 
sumar otros pasajes y nuevas propuestas que permitan un recorrido a través (y no a lo largo) de la literatura 
griega.

Referencias bibliográficas
Apolodoro (1985). Biblioteca. Introducción de Javier Arce. Traducción y notas de Margarita Rodríguez de Se-

púlveda. Madrid: Gredos.
Cabrera, P. (2003). Cuentos y folclore en Homero: la imagen del otro, en P. Cabrera y R. Olmos (coords.) Sobre 

la Odisea. Visiones desde el mito y la arqueología. Madrid: Polifemo, pp. 263-292.
Calame, C. (1996). Choruses of  Ancient Women in Greece: Their Morphology, Religious Roles and Social Functions. Lan-

ham: Rowman & Littlefield.
Davies, M. (1988). Monody, Choral lyric, and the tyranny of  the hand-book. Classical Quarterly, 38(i).
Delgado, C. (2016). Platón. Ion. Edición bilingüe. Traducción, notas e introducción. Buenos Aires: Colihue.
de Jong, I. (2001). A Narratological Commentary on the Odyssey. Cambridge: Cambridge University Press.
De Romilly, J. (2011, 1970). La tragedia Griega. Madrid: Gredos.
Fernández Deagustini, M. del P. (2010). El espacio épico en el canto 11 de Odisea, La Plata: EDULP.
Fernández Deagustini, M. del P. (2017). Swift, L. Greek Tragedy. Themes and Contexts. London: Bloomsbury 

Academic, 2016 (reseña), Synthesis 24(2).
García Gual, C. (1992). Introducción a la mitología griega. Madrid: Alianza.
García Gual, C. (2014). Historia mínima de la mitología. Los mitos clásicos y sus ecos en la tradición occidental. Madrid: 

Turner.
Gerber, D. (Ed.) (1997). A companion to the Greek Lyric poets. Leiden, New York, Köln: Brill. 
Goldhill, S. (1990). The Great Dionysia and Civic Ideology en Winkler, J. J. & Zeitlin, F. (eds.) Nothing to do with 

Dionysos? Athenian Drama in its Social Context, Princeton: Princeton University Press,
Herington, C. J. (1963). The Influence of  Old Comedy on Aeschylus’ Later Trilogies. Transacciones y proce-

dimientos de la Asociación Filológica Americana, 94, pp. 113-125. https://doi.org/10.2307/283639

38	 Es importante tener presente que en el siglo v a.C. existían otros dos subgéneros, la comedia y el drama satírico, que también 
tomaban los mitos como repertorio. La tragedia ha sido sin dudas el subgénero más conocido, releído y recreado entre los tres.



109

[sic]

Homero (1910). Odisea. Traducción de Luis Segalá y Estalella. https://es.wikisource.org/wiki/La_Odisea_
(Luis_Segalá_y_Estalella)/Canto_XI

Lévi-Strauss, C. (1995). Mito y significado. Madrid: Alianza.
Lévi-Strauss, C. (1995b). Antropología estructural. Buenos Aires: Paidós.
Lins Brandão, J. (2005). Antiga Musa (arqueologia da ficção). Belo Horizonte: FALE-UFMG.
Malta, A. (2007). Polú pollá pollôn: multiplicidade no proêmio da Odisséia. Synthesis, 14. https://www.memoria.

fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.409/pr.409.pdf
Marcus, G. y Panougiá, N. (2008). Ethnographica Moralia: Experiments in Interpretive Anthropology. New York: Ford-

ham University Press.
Miralles, C. (1988). Introducción en J. A. López Férez (ed.), Historia de la literatura griega. Madrid: UNED, 

pp. 9-29.
Napoli, J. T. (2018). La inspiración poética. De Platón al romanticismo, Erasmus XX(2).
Napoli, J. T. (2022). El Ión de Platón. La Plata: EDULP.  http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/145804
Píndaro (1991). Píticas. Introducción, traducción y notas de Rubén Bonifaz Nuño. México: UNAM.
Riu, X. (2003). Sobre los géneros literarios en la literatura griega. Myrtia, 18.
Segal, C. (1990). Lírica coral en el siglo V, en P.E. Easterling y B.M.W. Knox (eds.), Historia de la Literatura Clá-

sica. Madrid: Gredos.
Sinott, E. (2006). «Introducción», en Aristóteles, Poética. Buenos Aires: Colihue. https://www.uv.es/~japastor/

mitos/b2-5.htm
Swift, L. (2016). Greek Tragedy. Themes and Contexts. London: Bloomsbury Academic.
Swift, L. (2010). The Hidden Chorus: Echoes of  Genre in Tragic Lyric, Oxford-New York: Oxford University Press.

http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/145804
https://www.uv.es/~japastor/mitos/b2-5.htm
https://www.uv.es/~japastor/mitos/b2-5.htm

