Una propuesta didactica para la aproximacion
inicial a la literatura griega arcaica y clasica: el
1tinerario poético a través del mito de Orestiada

Maria del Pilar Ferndndez Deagustin

Universidad Nacional de La Plata. CONICET

Recibido: 30/03/2023
Admitido: 14/04/2023

Resumen

El presente articulo ofrece una propuesta didactica para abordar de ma-
nera inicial las particularidades que presenta la literatura griega arcaica y clasica,
asociadas primordialmente a dos ejes: por un lado, su definiciéon como literatura
aural; por el otro, la tradicion de su materialidad: el mito. Teniendo en consi-
deracion estos dos aspectos que distinguen a un corpus fragmentario y siempre
inasible, se sugiere una alternativa para aproximar a los y las estudiantes de nivel
terciario a lo fundamental: la plasticidad y ejemplaridad del sustrato mitico y la
noci6on de performance como una ocasion socialmente situada, efimera pero mo-
délica.

Con dicho objetivo, se propone la lectura de tres obras de distinto género,
Odisea, 1a Pitica X1 de Pindaro y la Orestiada de Esquilo, porque estas gravitan so-
bre un mismo mito: la saga de los Atridas, en particular el acontecimiento de la
muerte de Agamenon. Las obras seleccionadas permiten comprender las distintas
caracteristicas de la épica, la lirica coral y la tragedia poniéndolas en relacion con
las diversas recreaciones sobre el mismo material tradicional.
Palabras clave: propuesta didactica; literatura griega; mito; Orestiada.

A Didactic Proposal for the Initial Approach
to Archaic and Classical Greek Literature: the
Poetic Itinerary through the Oresteia Myth

Abstract

This article offers a didactic proposal to initially address the particularities
presented by archaic and classical Greek Literature, primarily associated with two
axes: on the one hand, its definition as aural literature; on the other, the tradition
of its materiality: the myth. Taking into consideration these two aspects that dis-
tinguish a fragmentary and always elusive corpus, an alternative is suggested to
bring students of advanced secondary or tertiary level closer to what is fundamen-
tal: the plasticity and exemplarity of the mythical substratum and the notion of
performance as a socially situated occasion, ephemeral but exemplary.

With this objective, the reading of three works of different genres is pro-
posed, Odyssey, Pindar’s Pythian XTI and Aeschylus’ Oresteia, because they gravitate
on the same myth: the saga of the Atreidae, in particular the event of the death of
Agamemnon. The selected works allow us to understand the different character-
istics of the epic, the choral lyric and the tragedy, putting them in relation to the
different recreations on the same traditional material.

Keywords: didactic proposal; Greek literature; myth; Oresteia.



En las instancias de planificacién y presentacién de programas, los docentes de literatura nos enfrentamos
siempre ante un primer desafio: la selecciéon de un corpus. La literatura griega arcaica y clasica, pese a tratarse
de un corpus cerrado, no resulta la excepcion. Por el contrario, su rol inaugural en el canon literario occiden-
tal, tanto en cuanto a las matrices de género como en cuanto a los motivos y tramas, dificulta nuestra toma de
decisiones, siempre arbitraria.

Los textos literarios de la antigliedad grecolatina se encuentran entre los archivos culturales mas influ-
yentes de todos los tiempos. La literatura griega en particular ha trasvasado la literatura occidental, no solo
cuando fue elevada al rango de modelo paradigmatico (las épocas neoclasicas), sino también cuando su legado
fue cuestionado. Por esta razoén, si bien debemos elegir algunos entre los textos que hemos tenido la fortuna
de haber heredado, debemos aspirar, simultaneamente, a provocar la reflexion sobre su incidencia en crea-
ciones posteriores, brindando el acceso a saberes transculturales reconocidos como patrimonio comun de las
Humanidades.

El presente articulo ofrece una seleccién posible, basada sobre una experiencia previa.' El recorrido
propuesto a través (y no a lo largo) de la literatura griega antigua, en cualquier caso, compendiado y simplificado,
pretende abordar de manera inicial las particularidades que presenta el objeto de estudio, asociadas primor-
dialmente a dos ejes: por un lado, su definicién como literatura aural; por el otro, la tradiciéon de su materiali-
dad: el mito. Teniendo en consideracién estos dos aspectos que distinguen a un corpus fragmentario y siempre
inasible, se sugiere una alternativa para aproximar a los y las estudiantes de nivel terciario a lo fundamental: la
plasticidad y ejemplaridad del sustrato mitico y la nocién de performance como una ocasiéon socialmente situada,
efimera pero modélica.

Segtn lo dicho, consideramos que el primer acercamiento a la literatura griega clasica debe transitar
ambos caminos silmultaneamente. Uno es la puesta en crisis de la nocién de literatura griega clasica, en un
contexto en el que lo literario estaba imbricado con practicas, habitos y concepciones socioculturales que
excedian el hecho meramente artistico. En este sentido, interesan principalmente los modos y ambitos de
produccién de estos textos, la funcién social del poeta y la reflexion sobre su espacio de difusién y recepcion,
incorporando cuestiones todavia hoy debatidas, como los modos de composicion, ejecucién y transmision de
las obras clasicas, la relacion entre la oralidad y la escritura, los escenarios de las performances, etcétera. Por lo
tanto, uno de los objetivos primarios es atender a las particularidades de cada género literario, concebido no
de manera esencialista o puramente formal, sino como un modo de codificaciéon que en los periodos arcaico y
clasico atania a un conjunto de especificas circunstancias historicas, tanto materiales como simbolicas, ligado a
cada una de estas producciones. Este recorrido es fundamental, ya que muchos de los géneros literarios tuvie-
ron origen entre los propios griegos y entre ellos surgieron las primeras manifestaciones de la teoria literaria.?
Riu (2003) ha logrado identificar varios problemas en torno al cémo y al qué de los géneros literarios, en el
problematico dialogo que compromete a la antigiiedad griega con la actualidad:

Por una parte, dado que es imposible una clasificacion universal de géneros literarios, habria que
ver como distinguian entre géneros los griegos en la época misma de composicion de las distintas
obras. Por otra parte, dado que al fin y al cabo la literatura griega se extiende a lo largo de mu-
chos siglos y eso que llamamos “los griegos” no es una categoria inmovil, habria que ver como
clasificaban (es decir como entendian la literatura anterior y la suya propia) en épocas posteriores.
También habra que ver como clasificamos nosotros, dada nuestra capacidad actual de compren-
der tanto a los griegos como el fenémeno literario, sin duda distinta de la antigua.

1 Se trata del recorrido propuesto en el programa del Ciclo Complementario de la Licenciatura en Letras de la Universidad
Catolica de La Plata durante los afios 2020 a 2022, a lo largo de los cuales me desempeii¢ como profesora titular de la asig-
natura Literatura Griega, completamente virtual y a distancia, que proponia una clase semanal, durante un cuatrimestre que
comprendia doce semanas.

2 En relacién con este aspecto, se impone, ademas de una revision critica de la huella que la Poética de Aristoteles ha dejado en
los estudios tedricos, una ampliaciéon hacia el vasto horizonte de indagacioén que inauguraron los griegos en torno a lo literario.
Esta indagacion incipiente se propone en el primer apartado del articulo.



De todos modos, detras de este nivel de analisis ain se encuentra otro, mas basico, que contiene
a su vez también dos perspectivas: qué consideraban literario los griegos de las distintas épocas, y
qué consideramos literario nosotros (p. 22).°

El segundo camino es el del mito tradicional griego, ya que no solo constituye un modo particular de
conocimiento de mundo y de relacién con lo divino y lo natural, sino que, asimismo, resulta ser el archivo de
lo que hoy comprendemos como literatura griega. Para abordar estas cuestiones, precisamente, se realiza un
recorte particular del corpus centrado en la trayectoria de una saga mitica: aquella que trata sobre la familia
de los Atridas y, mas especificamente, sobre el asesinato de Agamenon tras el regreso de su victoria en Troya. A
partir de este mito, se ofrecen diversas actividades que pondremos a disposicién para que los y las estudiantes
analicen el modo en que cada poeta de diferentes épocas y géneros compone una obra de creacion artistica
nueva y original tratando un argumento bien conocido por la audiencia para la que fue proyectada.

;Literatura griega?

Figura 1. Grumbus (Adobe Stock)

En la «Introduccién» a un tipo de proyecto editorial que podemos considerar caracteristico del
siglo XIX, como es la realizacion de una Historia de la literatura griega, Carles Miralles (1988) senala, a fines del si-
glo XX y con una lucidez admirable, que un problema basico divide a los estudiosos.* Este problema es relativo
a la actitud en torno a los modos de composicion, de ejecucion, o de transmision y conservacion de los textos
que constituyen el corpus de esta area de estudio, que separa a quienes se plantean de quienes no se plantean
que estos modos nos enfrentan a una dificultad. Por lo tanto, es necesario propiciar la reflexiéon en torno al
encorsetado rétulo (incluso, podriamos decir, oximoronico) «literatura griega clasica».

Segtin expone Miralles, el primer obstaculo para los estudiosos de la literatura griega es en cuanto al
modo de composicion: oralidad o escritura. Se trata de una dificultad que se proyecta sobre las demas: ejecu-
cién y conservacion. Estas cuestiones estan intrinsecamente relacionadas no solo con la época de produccién,

3 Se sugiere que el docente considere este articulo para la presentacion de la problematica de los géneros literarios. Su planteo
es complejo para ofrecer a los y las estudiantes, pero puede realizarse una transferencia o bien seleccionar algiin pasaje breve
para reflexionar en una puesta en comun.

4 La introduccién citada de Miralles (1988) es accesible para los y las estudiantes de nivel terciario, ya que menciona y sintetiza
las épocas en las que se divide la literatura griega, propone una clasificacién de los géneros literarios en relacién con los modos
de composicién, marca las correlaciones que se pueden establecer entre las épocas histdricas, los modos de composicion y
el peso del mito y hace hincapié en una particularidad que resume en la siguiente frase (disparadora para trabajar en clase):
«Consumir en privado esa poesia no es algo que tuviera sentido» (p. 15). Por otro lado, ademas de la poesia trata sobre la prosa
y las novedades historicas con las que se asocia.



la época y modo de fijacién y los cambios producidos a largo de este proceso, sino también con los géneros
literarios. En la actualidad, estudiar e interpretar (jleyendo!) la Literatura Griega debe implicar, en primer
lugar, reconocer una larga distancia cultural, en tanto somos parte de una cultura prevalentemente escrita, y
aun mas: visual. Asimismo, las practicas en torno a lo literario son, para nosotros, generalmente individuales y
privadas (incluso, intimas). Por ello, referirse a la literatura griega clésica es casi un absurdo, en tanto la cultura
griega era aural: cancion, ocasioén,’ reunioén y arte efimero.

Miralles cuestiona el objeto y los métodos del especialista en Literatura Griega, en tanto su (deseable)
doble perfil de fil6logo y critico literario. En esa revision, se concentra especialmente en criticar los efectos que
tuvo la tradicion positivista e historicista sobre los estudios clasicos, especialmente marcados por la filologia
alemana de fines del siglo XIX y principios del XX. Por eso, afirma: «Cada texto prefiere ser leido a una luz.
Tampoco hay tantas luces, pero es trabajo del fildlogo hallar la adecuada» (p. 24).

Quizas sea criticable la aparente unidireccionalidad de esta sentencia programatica, pero sin duda,
como docentes, debemos proponernos aproximar a los y las estudiantes al hecho de poder atender a lo sus-
tancioso y provocativo del mensaje: la necesidad de buscar esas maneras en las que los textos que conservamos
sean enriquecidos por sus insoslayables con-textos. Por lo tanto, se nos impone la responsabilidad de recordar
una y otra vez, en esta escueta muestra que seleccionamos para trabajar, que el corpus que conservamos de
las obras de la Grecia arcaica y clasica constituye lo que nos queda de una experiencia sin duda artistica, pero
también religiosa, social y politica. Por este motivo, es necesario que aspiremos (siempre incansablemente pero
nunca con resultados estériles) a una reconstruccion globalizadora de la circunstancia en la que cada texto fue
compuesto, ejecutado, transmitido y conservado, siendo guiados por métodos cercanos a los de la antropologia
cultural (Miralles, 1988; Marcus-Paniougia, 2008).

No obstante, tal como sostiene Miralles: «El texto ha de seguir en el centro. Esta es la tinica condicién
ineludible. El estudioso de la literatura griega es un helenista, un fil6logo clasico. Y, en la medida en que lee
y habla de literatura, ejerce también la critica literaria» (p. 28). Si bien los y las estudiantes que recién se in-
troducen en este amplio y complejo objeto de estudio no son filélogos ni helenistas, lo cierto es que si, se debe
asegurar una sensibilidad al historicismo. El objetivo del camino (un camino entre muchos posibles) que se
ofrece en este articulo es, entonces, que ellos y ellas puedan formar parte de quienes se plantean problemas (la
mayoria, irresolubles) que son constitutivos de la literatura griega antigua. Si se quedan con mas preguntas que
respuestas, podemos considerar haber cumplido con nuestra meta.

Para lograr este objetivo, se sugiere el trabajo con fuentes de referencia, tanto endoférica (que reflexiona
sobre el corpus y las practicas desde dentro del campo cultural) como exoférica (que lo hace a posteriors, ignoran-
do las relaciones entre las practicas poéticas y sus contextos), el Zon de Platon y la Poética de Aristoteles®. Ambas
resultan propicias para una primera aproximacién a las condiciones que motivaron el surgimiento de las teo-
rias sobre la literatura en Grecia, concentrandose no en sus comienzos (0 sea, en las «poéticas implicitas»’ en
el corpus conservado), sino en las «poéticas explicitas», es decir, los albores de la teoria literaria. Ambas fuentes
resultan paradigmaticas porque discurren sobre el lugar del poeta, del poema y de su ptblico, a fin de pensar
la arqueologia de ciertas concepciones acerca de nuestro objeto de estudio que resultaron reelaboradas una y
otra vez a lo largo de la historia. Las dos obras, el didlogo y el tratado, proponen pensar e intentar comprender,
sobre todo, el/los proceso/s de composiciéon poética, pero también los de su transmisiéon y recepcion. Estas

5 Calame (1977) ha demostrado que el coro griego arcaico tiene una funcién religiosa pero fundamentalmente social, como una
expresion holistica de la comunidad en la que determinado coro lleva a cabo su performance. Insiste en la particularidad mas
notable de la lirica arcaica, la de ser «poesia de ocasiéon». Esta particularidad se desplaza también a la época clasica y amplia
las posibilidades de interpretacion de las odas corales en los géneros draméticos (tragedia, comedia y drama satirico), como han
demostrado estudiosos de las tltimas décadas. Para ampliar esta idea, se sugiere cfr. Swift (2010).

6 En el caso de Poética, esto resulta evidente respecto de la tragedia, objeto principal del tratado, a la que Aristoteles accedid
fundamentalmente a partir de la lectura y no de la experiencia teatral en el marco de los festivales de las Grandes Dionisias.
Para ampliar el conocimiento sobre el desarrollo de los festivales, se recomienda al docente la lectura del trabajo insoslayable
de Goldhill (1990).

7 El término «poéticas implicitas», tomado de Lins Brandao (2005) —del mismo modo que el término correlativo, «poéticas ex-
plicitas»—, refiere a los principios que se pueden deducir de los corpora, como gestos de una tradicién que levanta problemas
capaces de impulsar el surgimiento de las teorias literarias. Se trata de los enunciados metalingtisticos en los que los poetas
reflexionan sobre su hacer (su pozein, su poética), explicitando lo que tacitamente se presupone. Eso significa que en Grecia
siempre se presentd como problematico el estatuto del poeta, del poema y de lo poético, lo que llevé a la necesidad recurrente
de representar el lugar del primero, explicitar los procesos de composicion del segundo e indicar las finalidades de los diferentes
géneros de la poesia.



indagaciones encuentran su motivaciéon tltima en la necesidad de juzgar cual es, finalmente, el estatuto de la
poesia (entendida como poiesis, en su término original griego) y, mas tarde, de la ficciéon (Lins Brandao, 2005).

Podriamos decir, en términos generales, que la poética clasica designa el conjunto de textos grecorro-
manos que proponen reflexiones sobre la literatura. Es indiscutible la inclusién de la Poética de Aristoteles en este
conjunto. No obstante, Platon también se preocupd por examinar lo literario, aunque su aproximacion no fue
de orden nomotético, como bien puede advertirse en la eleccion del formato didlogo para expresar su filosofia.
Si bien podemos discutir los criterios para formar o no formar parte de este conjunto de textos, lon 'y Poética
ilustran la importancia capital que tuvieron las miradas platonica y aristotélica en la historia cultural de occi-
dente. Sin embargo, el hecho de que sean referenciales no puede hacer olvidar que son obras situadas en un
conjunto mucho mas amplio, con el cual dialogan y del cual no pueden ser disociadas, tanto en el sentido de
lo que las antecede como de lo que las sucede.? Esa primacia de lo temporal se inscribe en la propia expresion
de aquello que es nuestro objeto de reflexion en este espacio: un concepto de origen griego, poética, y otro de
origen romano, cldsica. «Grecia y Roma inscriben en esta expresion sus marcas, marcas en principio espaciales
que nuestra experiencia temporaliza», como afirma Lins Brandao (2005, p. 12). Todo, por lo tanto, depende
del enfoque: qué pensamos cuando hablamos de poélica y qué, cuando nos referimos a cldsica.

Es altamente significativo que la teoria de la literatura haya surgido en el ambito de la filosofia, con
Platon y Aristoteles (entre otros), quienes en gran parte lidiaron con problemas surgidos de los poemas homé-
ricos, pero desde perspectivas y épocas diferentes. Las teorizaciones de Platon y Aristételes lograron la cons-
truccion de modelos, cuya generalidad se comprueba por el hecho de que continuaron siendo validos para ser
pensados, no solo respecto del corpus contemporaneo a su elaboracion, sino también, en relacién con literatu-
ras posteriores. Basta tener presente la fortuna histérica de conceptos como mimesis, género o narrativa, entre
otros, pero también la repercusion e influencia de polémicas y miradas vinculadas con la capacidad de un/os
sujeto/s de producir/crear/componer/mediar/interpretar poesia.

Es evidente que la poética clasica inaugura y domina una extensa historia de posicionamientos y con-
cepciones en torno al arte en general, pero también en torno a la fteratura en particular. La lectura de fén y
Poética propone reconocer en la antigiiedad griega dos miradas antagénicas arquetipicas (quizas sea esta la ma-
nera de considerar el adjetivo cldsicas). Sin embargo, ambas miradas no distan demasiado entre si, si tenemos
en cuenta un criterio temporal: Jén es del afio 394-1 a. C. y Poética del 334 a. C.

Sin poetas, hay poéticas? Esa es una de las preguntas que deberia interpelar a la clase. Platon y Aristoteles
no utilizan el término poeta para designar a un compositor, autor, creador, sino para designar al sujeto de
enunciaciéon. Para ambos fil6sofos, Homero es, sin duda, el poeta por excelencia. Sin embargo, Homero y
Hesiodo, es decir, los enunciadores de la época arcaica no conocian los términos poietés (nombre del agente),
potesis (nombre de la acciéon) y poiema (nombre del resultado de la acciéon). Los aedos conocian tnicamente el
verbo poiein, cuyos multiples sentidos asociados al amplio campo semantico de hacer; registrados ya en la época
arcaica, tuvieron fuerte impacto en las nociones posteriores del poeta en cuanto hacedor/creador o productor
y de la poesia como creaciéon o produccion. Es decir, intervienen alli las ideas de naturaleza y técnica, tanto
como las concepciones del arte bello/bueno y el arte til.

Platon y Aristoteles, con su gesto inaugural —por lo menos hasta donde podemos retroceder en una
tradicién que es muy antigua— expusieron el lugar del poeta al reflexionar explicitamente sobre su funcion,
abriendo la historia de una polémica que se extenderia largamente.’ Poélica pertenece al género del tratado
filosofico o cientifico. La idea de componer una obra asi, acerca de la produccion literaria reposa tacitamente
en una forma de observar la capacidad poética, a saber, la idea segtn la cual esa capacidad puede entenderse
y definirse como téchne, un concepto que designa, en general, la actividad productiva especializada (mas afin a
nuestro concepto de artesania que al de arte). En el concepto de téchne es fundamental la nota de racionalidad,
que se pone de manifiesto en el hecho de ser metddica, reglada y transmisible. La metodicidad se advierte en

8 Para ampliar esta informacién e introducirse a las diferencias entre las nociones aristotélicas y platonicas en torno a lo que
llamamos arte, ver Sinott (2006). Otra informacién general necesaria para aproximarse a estas obras y asequible para los y las
estudiantes del nivel terciario puede encontrarse en Delgado (2016), Napoli (2018) y la introduccién en Napoli (2022).

9 Aqui cabe hacer una aclaracion: también en el campo de lo poético parece un desproposito suponer cualquier especie de mila-
gro griego, que dividiria la era de la ingenuidad de los tiempos de la razén. Se trata, sin duda, de una reflexién continuada con origen
en los propios poemas homéricos (como el caso de Odisea X1, o de la Pitica XI). En ese proceso de autoreflejarse en la propia
literatura, la elucidacion desembocara en las poéticas clasicas. Estas, por lo tanto, no nacen de la nada, sino que son provocadas
por las propias poéticas implicitas de los antiguos poemas.



cuanto a que el artesano debe proceder segtin un plan deliberado y coherente. Por lo tanto, la téchne poietiké es
una capacidad que se adquiere mediante el aprendizaje.

En este punto se oponen tangencialmente el dialogo platonico y el tratado aristotélico: Poética pretende
presentar sistematicamente el saber del poeta, oponiéndose a la antigua concepcién de la poesia como don,
como capacidad otorgada por una divinidad. La musa estd presente en la tradiciéon griega desde el primer
verso de [liada y la creencia en su intervencion estd sustentada, sobre todo, por la filosofia platonica. En efecto,
segn Platon, la capacidad del verdadero poeta es la consecuencia de la participacién divina, que inspira/
entustasma solo a un/unos elegido/s. El dios/la diosa coloca al poeta en un estado de mania gracias al cual
puede transmitir/interpretar la palabra divina. Sin embargo, también lo abandona caprichosamente. De este
modo, la poesia auténtica y valiosa para Platén, segtin le hace decir a Sécrates en su didlogo, es resultado de
un estado intermitente de posesiéon. Con esta poesia estimable coexiste, segtn el filésofo, una poesia técnica
pero falsa y, por lo tanto, deleznable. En relacién con esta cuestién, es importante tener presente que, en los
textos en que Platon discute con mas amplitud la cuestion del arte, resulta evidente que el interés no recae en
aspectos que hoy definiriamos como estéticos, sino en intereses educativos, formativos del buen ciudadano, es
decir, politicos (Sinott, 2006, XV). Esto es coherente, evidentemente, con la expresion de su filosofia a través
del formato de texto dialogado.

Las dos fuentes, dn y Poética, permiten visualizar claramente dos miradas (simplificadas, desde ya) que
fueron fijadas por la tradicién como dos alternativas de concebir la capacidad de producir poesia (entendida
como el término griego, no como nuestro concepto moderno): la clasicista y la romantica; la racional y la
irracional; la técnica y la inspirada; la artesanal, laboriosa y la artistica, ociosa. Asimismo, y este punto es
incluso atin mas importante, permiten advertir dos maneras de abordar y comprender las poiéseis: de manera
trascendente, es decir, entendidas como parte de un momento histérico social y de un campo cultural, o, por
el contrario, inmanente.

En torno a las recreaciones de un mismo mito

En el presente apartado ofrecemos una serie de microtareas que se yerguen sobre la distincion de dos
acepciones de mito que, tal y como senala Garcia Gual (2014, pp. 15 y ss.),' ya en la Poética presentaba una
ambigiiedad en el uso que hemos heredado: Aristoteles llama mythos tanto al relato tradicional como a la trama/
argumento de una obra determinada. En las actividades propuestas uno de los objetivos serd exponer esta di-
ferencia, reflexionando acerca de la distincién entre los elementos del relato tradicional de los que se sirven los
enunciadores particulares en las obras (el gué, en su minima expresion) frente a la manera y las conjeturas posi-
bles en cuanto al/a los propositos o funciones en que esos elementos son puestos en juego (el cdmo, el para gué).

10 Enthusiasmos, el término griego, tiene el prefijo en, “dentro”, y la raiz de theos, “dios”. Por lo tanto, designa la idea de estar
invadido por un dios, tener un dios dentro.
11 Como sefala Garcia Gual en el prélogo, este libro retoma (l¢ase repite, reedita) numerosos contenidos expuestos en un libro

previo, Introduccién a la Mitologia Griega (1992). La primera parte, «Mitologia y mitologias» (pp. 1-43) se subtitula «Algunas pre-
cisiones». Por lo tanto, propone la reflexion sobre los objetos de indagacion, la mitologia y el mito. Por su lectura sencilla pero
rigurosa, resulta recomendable tanto para el docente como para los y las estudiantes de nivel terciario, ya que propone una
definiciéon de mito amplia cotejandola con otras definiciones, tanto previas como simultaneas (en otros contextos de uso) -espe-
cialmente pp. 22-25-: «Mito es un relato tradicional que evoca la actuacion memorable y paradigmatica de unos personajes ex-
cepcionales (dioses y héroes) en un tiempo prestigioso y lejano». Es deseable recuperar estos conceptos antes de comenzar con
la secuencia, fundamentalmente que: 1. Es un «relato tradicional» porque es heredado y no inventado, de transmision oral,
de generacién en generaciéon y conservado en la memoria colectiva. Su fuente de autoridad es la tradicion. 2. La transmision
del mito griego es secular, a cargo de los poetas y de notable libertad (la ductilidad del mito como archivo cultural y materia de
creacion poética sera nuestro objetivo de analisis primario). 3. Evoca la actuacion «memorable» y «paradigmatica», es decir,
relata acciones originales y fundadoras de cambios perdurables, que revisten un interés excepcional para la comunidad (de
acuerdo con el momento en que el mito es recreado y consumido). 4. «De unos personajes excepcionales», porque sus protago-
nistas tienen nombres propios y estan relacionados entre si en una trama genealégica, conformando un sistema (ver Biblioteca,
microtarea 1). 5. «En un tiempo prestigioso y lejano», fundacional.



El mito en grado cero, ciertamente, no tenia ninguna forma narrativa propia. Su fuerza plastica estaba en
consonancia con su aspecto memorable, como puede apreciarse en los propios resimenes en prosa en los que
circulaban las sagas en la antigiiedad, tanto en la época helenistica como en la latina. La Biblioteca mitoldgica de
pseudo-Apolodoro y las Metamorfosis de Ovidio son ejemplos de esta suerte de archivos o manuales de mitos na-
rrados desde una distancia cultural que es ya en esos tiempos de antafio enteramente moderna.'* Precisamente,
tomaremos una muy pequeia secciéon de la obra de pseudo-Apolodoro para la primera microtarea de esta
secuencia.

De las multiples posibilidades de aproximacién al mito, comencemos por una: el estructuralismo. Si
bien el giro lingiiistico ha sido luego desplazado por el giro cultural en el campo de las ciencias sociales vy,
dentro de ellas, en el de los estudios literarios, este enfoque de investigacion tiene la ventaja de que los y las
estudiantes perciban que tienen maneras de asir el objeto de analisis, de circunscribirlo. Ya en las otras tareas
podran ver al mito, a partir de otros ensayos de miradas, en accidn, dindmico, en uso. En esta primera micro ta-
rea, el mito de la Orestiada es simplemente parte de un catdlogo de mitos, una pieza que encastra en un amplio
«sistema mitico», segun Garcia Gual (2014), contado solamente para ser registrado en la memoria cultural.

En su estado de circulacion, el mito, ya relato, esta integrado por unidades minimas constantes que se
denominan mitemas. La posibilidad de analisis en unidades demostrd que los relatos miticos se podian descom-
poner, deconstruir y resemantizar, sin perder una identidad esencial, que revela la existencia de un grado cero
inasequible. Existen muchas versiones de un solo mito, pero si contintia siendo reconocible, se trata del mismo
mito, porque su unicidad se proyectara a nivel inconsciente del que escucha, quien lo reorganizara y manten-
dra su identidad. De alli se desprende el hecho que cada enunciador/autor haya podido (y atn hoy pueda)
elegir qué mitemas tratar en sus poiéseis. El corpus de textos seleccionados para este trayecto de trabajo resulta
un ejemplo de que esta libertad en la manipulacion de los relatos miticos no implicaba una traicién a su matriz.

Segtin lo expuesto, la propuesta practica consta de cuatro instancias de reflexion en la clase que parten
desde la lectura de un compendio de mitos —una mitologia, en su acepcién de archivo, de antologia (primera mi-
crotarea)— hacia una seleccioén de relatos miticos, de re-creaciones de un mismo mito: el del destino de la casa de
Agamenoén (microtareas 2, 3 y 4). Esta selecciéon se presenta respetando un criterio cronologico y, asimismo,
propiciando la reflexion sobre usos generales de la materia mitica en los diversos géneros, «segun los clasifica-
mos nosotros», como diria Riu (2003): épica arcaica, lirica y drama. El muestreo del corpus supone retomar
los problemas abordados en la introduccién, relativos a la complejidad del objeto de estudio y la conciencia en
torno al empleo de ciertas etiquetas y sistemas taxonémicos.

Cada microtarea esta precedida por una introduccion dirigida a los y las estudiantes, que puede ser
ofrecida tal cual se propone en el articulo, para ser leida y comentada, o mediada por el docente, segin el nivel
y los conocimientos que se hayan discutido en clase. Cuando resulta oportuno, se sugiere bibliografia basica
que permite contextualizar los textos, tal como se ha expuesto previamente. Por motivos de espacio, estas
cuestiones no pueden ser desarrolladas en el articulo, como tampoco puede ofrecerse una resoluciéon posible
—o esperable— de cada microtarea.

12 La Biblioteca de Apolodoro (o de pseudo-Apolodoro) es una mitologia, un archivo de mitos elaborado en el periodo helenistico,
que resulta un interesante objeto de andlisis para presentar en las escuelas, porque permite pensar en la dimension didactica
del mito en la antigiiedad tanto como en la nocién de archivo y memoria colectiva. Es interesante que Garcia Gual (2014)
también subraye la trascendencia de la Biblioteca de Apolodoro. El autor sefiala que, atn en el siglo II d. C., la mitologia griega
mantenia este caracter didactico.



Primera microtarea. El mito como argumento de una
trama: el archivo del mito de la Orestiada en la Biblioteca de
pseudo-Apolodoro

El antropoélogo, filosofo y etnologo Lévi-Strauss introdujo el enfoque estructuralista en las ciencias socia-
les, basado en la lingtistica estructural fundada por Saussure."”” Segun este paradigma, Lévi-Strauss distingue
«relato mitico» de «mito». El relato mitico (verbal o no) es para él la expresion del mito, no el mito mismo.
Los mitos subyacen bajo la superficie cambiante de los relatos, como la lengua bajo el habla. Por eso, formula
lo siguiente: 1. El sentido de los mitos depende mas de la combinacion de los «elementos entre si» que de los
«elementos en si»."* 2. Las propiedades especificas del mito deben ser buscadas por encima del nivel habitual de
lenguaje. Entonces afirma que: 1. El mito esta constituido por unidades constitutivas o mitemas. 2. Las verda-
deras unidades constitutivas del mito no son las relaciones aisladas, sino los «haces de relaciones».

De este modo, sostiene que los relatos miticos estan constituidos por determinados acontecimientos
que se combinan de maneras diferentes para formar versiones, de las cuales ninguna tiene el privilegio de ser la
original. Todas las variantes son igualmente validas."

En el relato, los acontecimientos forman una cadena sintagmatica: Acontecimiento A - acontecimiento
B - acontecimiento C. Lévi-Strauss propone considerar los acontecimientos aislados y formar con ellos una
columna de asociaciones paradigmaticas.

Acontecimiento A

Acontecimiento B

Acontecimiento C

Cada uno resulta ser, asi, una transformacion parcial de los otros. El mito seria, asi, la mediacion entre
dos extremos u oposiciones ejemplificaria la necesidad —para la comunidad que lo vive y lo narra— de vivir con
las contradicciones.

Aceptemos o no la aproximacién al mito que da Lévi-Strauss, discutida por autores reconocidos como
Sartre, entre muchos otros, lo que nos interesa en esta actividad practica es la operacion de aislar los aconteci-
mientos y de organizarlos en columnas de «asociaciones paradigmaticas». Lévi-Strauss llama a esos aconteci-
mientos «mitemas». El mitema tiene que ver tanto con la unidad como con la diversidad del relato. De alli la
utilidad de esta categoria para el trabajo de interpretaciéon acerca de donde reside la originalidad de una obra
que trata una materia tradicional, harto conocida por la audiencia.

El concepto de mitema permite poner de manifiesto, de manera sencilla, las relaciones entre aconteci-
mientos y personajes que sirve de motor y de amarre a la narracion. En otros términos, en cuanto a su funcio-
namiento tanto en el plano de la expresién como en el de los contenidos. En Gltima instancia, el mitema tiene
que ver con la significacion de la obra, es decir, con las relaciones entre la obra y sus referencias. El mismo
Lévi-Strauss ha analogado su metodologia de analisis estructural de los mitos con la lectura de las partituras
(1995, pp. 67-78; 1993b, pp. 234-235), ya que la armonia —el sentido— surge cuando se contempla e/ todo, la
estructuracion.

La microtarea involucra solamente la lectura atenta de un recorte de la Biblioteca de Apolodoro: el frag-
mento que corresponde al regreso de Agamenon.

13 «Lo que denominamos estructuralismo en el campo de la lingtiistica o de la antropologia, o en el de otras disciplinas, no es mas
que una palida imitacién de lo que las ciencias naturales han venido realizando desde siempre. La ciencia tiene apenas dos
maneras de proceder: es reduccionista o es estructuralista. Es reduccionista cuando descubre que es posible reducir fenémenos
que en un determinado nivel son muy complejos a fendmenos mas simples en otros niveles. Por ejemplo, hay muchas cosas en
la vida que pueden ser reducidas a procesos fisico-quimicos que las explican parcialmente, aunque no en forma total. Y cuando
nos enfrentamos a fenémenos tan complejos que no permiten su reduccién a fenémenos de orden inferior, s6lo podemos abor-
darlos estudiando sus relaciones internas, esto es, intentando comprender qué tipo de sistema original forman en conjunto. Y
esto es, precisamente, lo que intentamos hacer en lingtiistica, en antropologia y en muchos otros campos». (Lévi-Strauss 1995,

pp. 27-28).

14 «S1 los mitos tienen un sentido, éste no puede depender de los elementos aislados que entran en su composicién, sino de la
manera en que estos elementos se encuentran combinados». Lévi-Strauss (1995b, p. 233).

15 «Jamas se insistira bastante sobre la necesidad absoluta de no omitir ninguna de las variantes que han sido recogidas |...]. No

existe version “verdadera” de la cual las otras serian solamente copias o ecos deformados. Todas las versiones pertenecen al
mito [...]. Los comparativistas han querido seleccionar versiones privilegiadas, en lugar de examinarlas todas». (Lévi-Strauss

1995b, p. 241).



Agamenon regres6 a Micenas con Casandra y fue asesinado por Egisto y Clitemestra: esta le dio
una tinica sin mangas ni escote y, mientras se la ponia lo mataron, y Egisto reiné en Micenas.
También dieron muerte a Casandra. Electra, una de las hijas de Agamenoén, ocult6 a su herma-
no Orestes y se lo confi6 a Estrofio el focense para que lo cuidase, y él lo cri6 junto con su hijo
Pilades. Cuando Orestes alcanz6 la edad adulta fue a Delfos a preguntar al dios si debia vengarse
de los asesinos de su padre. Con la aprobacion del dios, Orestes, acompanado de Pilades, se
dirigi6 furtivamente a Micenas y mat6 a su madre y a Egisto. No mucho después le sobrevino la
locura y acosado por las Erinias llegé a Atenas y fue juzgado en el Are6pago. Segtn algunos, lo
acusaron las Erinias, segtin otros, Tindareo, y segtin otros Erigone, hija de Egisto y Clitemestra.

Como en el juicio los votos resultasen empatados, fue absuelto.'

La consigna es extraer los mitemas que archiwa Apolodoro (en su pretensiéon de recoger todas las versio-
nes) en una cadena paradigmatica, es decir, como una suerte de enumeracién, exenta de conceptos valorativos,
para no comprometer esta cadena en un acto de interpretacion.

El material de esta tarea se usara como consulta permanente en el trabajo con las obras seleccionadas
para realizar las tres microtareas siguientes, en el que se asocian los dos ejes, literatura y mito. El objetivo fun-
damental es, por un lado, lograr la discriminacién entre las dos acepciones de mito (como argumento de una
trama poética y como relato tradicional); por el otro, problematizarlas, fundamentalmente proponiendo esta
pregunta, que cobrara sentido al final del recorrido didactico: ¢cuanto se pierde de la recreacién poética de un
mito (entendido como relato tradicional) si lo reducimos a un extracto argumental?

Segunda microtarea. El mito de la Orestiada en la épica homérica:
una lectura en espejo de Odisea

Odisea ha sido analizada, entre otras incontables miradas, desde la narratologia,'’” es decir, la disciplina
semidtica dedicada al estudio estructural de los relatos (cuyos exponentes son Todorov, Greimas, Genette y
Barthes). Esto se debe a que la obra (tanto como liada), ademas de ser un poema épico (es decir, en verso) na-
rra un extenso relato. Por este motivo, se considera a la épica, y fundamentalmente a Odisea, como el pariente
lejano y precursor de la novela. Definitivamente, la prueba esta en que, st bien hay muchas traducciones que
proponen ser fieles a su versificacién, nuestra preferencia como lectores esta en las traducciones en prosa: de
esa manera recepcionamos mejor la trama.

Los conceptos de la narratologia permiten analizar los roles del narrador y los narratarios, los métodos
de caracterizacién y descripcion, el desarrollo de la trama, la focalizacién y la explotacién de un sinnimero
de recursos que hacen a la construcciéon de un relato como, por ejemplo, la repeticiéon de escenas, que en la
épica es tan frecuente.

Si bien el arte de Homero ha sido admirado por milenios, esta perspectiva semidtica trata de visibilizar
las técnicas responsables de su brillo. En esta oportunidad, proponemos centrarnos en la reflexiéon de una de
esas técnicas: el uso del «relato incrustado».'®

Los apélogoi de Odiseo son un claro ejemplo de este maravilloso recurso, que hace a la épica homérica
tan moderna y asombrosa. El «relato incrustado» es un relato intercalado en el relato principal, que puede ser
narrado tanto por el narrador principal como por uno de los personajes (que entonces funciona como segundo
narrador-focalizador). Los relatos incrustados, en este ultimo caso, proponen una, focalizacién incrustada, es decir,
un cambio en el punto de vista. Pueden ser analépticos (referidos a sucesos del pasado) o proléptico (referidos
a sucesos en el futuro, muy comunes en la épica por la presencia de las profecias). Asimismo, y esto es funda-
mental, hay que tener presente para qué se incrustan. Pueden tener una funcién argumentativa, es decir, la

16 El pasaje ha sido tomado de la edicién de Gredos (1985, p. 237).

17 El estudio mas completo es el de de Jong (2010).

18 «Embedded story», tomado de de Jong (2001, p. xiii).

19 Entre los cantos 9 y 12 tiene lugar el relato en primera persona de las aventuras de Odiseo-aedo, estos se denominan tradicio-
nalmente apdlogoi, porque en ellos el héroe ensaya una suerte de apologia, de defensa de si mismo, para conseguir el traslado
a Ttaca. El episodio permite recomponer la parte faltante del relato (entre la memoria de Demédoco vy el cuerpo-testigo de
Odiseo): qué sucedié con Odiseo y su tropa entre el fin de la guerra y la llegada a Ogigia y por qué Odiseo llega solo.



funcién que le otorga o tiene para el narrador (hortatoria, disuatoria, apologética) y/o una funcidn clave, o sea,
la funcién o significado que tiene para los narratarios.

El relato incrustado de Odiseo en la corte de los feacios tiene una funcién argumentativa clara: la
apologética. Odiseo cuenta sus aventuras para conseguir el traslado a Itaca. No obstante, tiene, también, una
funcién clave: tanto los narratarios secundarios (los feacios) como los primarios (el auditorio contemporaneo
a Homero, nosotros como lectores) cargamos de sentido a esas aventuras y las vemos como parte de un com-
portamiento heroico, percibimos y aceptamos esos relatos como los relatos propios de un héroe. Y podriamos
seguir con el analisis.”’

El relato de la Orestiada, es decir, de la saga mitica correspondiente a la casa del Atrida Agamenon, es
también un «relato incrustado» en Odisea, y es, sin duda, uno fundamental.?’ Los sucesos vinculados con el
ndstos [regreso] de Agamenodn son referidos una y otra vez en el poema, en boca de diferentes personajes, ante
diferentes narratarios y por diferentes razones:

Canto 1: Zeus ante la Asamblea de los dioses; «Mentes» (en realidad, Atenea) a Telémaco
Canto 3: Néstor a Telémaco

Canto 4: Menelao a Telémaco; Proteo a Menelao

Canto 11: ;?

Canto 13: Odiseo a Atenea

Canto 24: Agamenon apostrofando a Odiseo

El relato del ndstos de Agamendn, que es una de las varias historias de regreso, es el mas importante
contrapunto en relacion con el nostos de Odiseo. Como regla, Agamenoén se propone como paralelo a Odiseo,
Clitemnestra a Penélope, Orestes a Telémaco y Egisto a los pretendientes. La propuesta es que, tras leer aten-
tamente el canto XI:

L. Describan cémo aparece el relato de Orestiada en dicho canto: sus narradores y sus destinatarios en los
distintos niveles narrativos y la informacién que se relata.

2. Expliquen, en funcién del contexto narrativo particular que se propone en el canto XI, cual o cuales
serian la funcién o las funciones de este relato en los distintos niveles de su recepcion.

Después que la casta Proserpina hubo dispersado aca y alla las almas de las mujeres, presentose
muy angustiada la de Agamenon Atrida; a cuyo alrededor se congregaban las de cuantos en la
mansion de Egisto perecieron con el héroe, cumpliendo su destino. Reconociome asi que bebio
la negra sangre y al punto comenz6 a llorar ruidosamente: derramaba copiosas lagrimas y me
tendia las manos con el deseo de abrazarme; mas ya no disfrutaba del firme vigor, ni de la forta-
leza que antes tenia en los flexibles miembros. Al verlo lloré, y, compadeciéndole en mi corazon,
le dije estas aladas palabras:

«jAtrida gloriosisimo, rey de hombres Agamenoén! ;Qué fatal especie de la aterradora muerte te
ha hecho sucumbir? ;Acaso Neptuno te mato6 en tus naves, desencadenando el fuerte soplo de
terribles vientos, o unos hombres enemigos acabaron contigo en la tierra firme, porque te llevabas

20 Acerca de las particularidades de composicién del Canto XI y su insercién dentro del plan narrativo de Odisea puede leerse

Fernandez Deagustini (2010). La tesis de este estudio es que el Canto XI reproduce la organizacién en mitades de Odisea, lo que
Jjustifica la focalizacion en la lectura de este Canto en particular.
La estructura tripartita del Canto constituye un tipo simple de composicién anular (A-B-A'). El intermezzo (nombre con el que
se llama a la pausa en el relato de Odiseo, que interrumpe a la mitad el relato de su aventura en el Hades) esta enmarcado
y destacado, mientras que las dos partes del relato de Odiseo son presentadas segun la técnica de espejo. La primera parte
del Canto (A) duplica de modo anticipatorio el retorno a Itaca, es decir, la segunda mitad de Odisea, a través del didlogo con
Tiresias y Anticlea; mientras que la parte especular (X) comprende al igual que la primera mitad de la obra, a Odiseo entre
Troya y Esqueria, trayecto encarnado por las almas de Aquiles y Ayax. De este modo, el Canto esta dividido entre ftaca y
Troya, los dos espacios dominantes de la obra, cada uno representativo de un codigo ético-heroico. En medio, el intermezzo (B),
donde Odiseo es comparado con un aedo (XI, vv. 363-369), permite analizar como el héroe acta su propia existencia en su
performance y como Odiseo narrador construye, en segundo grado, al personaje Odiseo.

21 Queda demostrado en el «Appendix C. The piecemeal distribution of the nostoi of Odysseus, Agamemnon, and Menelaus»
(de Jong, 2001, p. 591) y en la referencia a la «Oresteia story» como «relato incrustado» (de Jong, 2001, pp. 12-13).



[sic]

sus bueyes y sus hermosos rebanos de ovejas o porque combatias para apoderarte de su ciudad y
de sus mujeres?»

Ast le dije; y me respondi6 en seguida:

«jLaertiada de jovial linaje! jUlises, fecundo en recursos! Ni Neptuno me mato6 en las naves, des-
encadenando el fuerte soplo de terribles vientos, ni hombres enemigos acabaron conmigo en la
tierra firme; fue Egisto quien me prepar6 la muerte y el hado, pues, de acuerdo con mi funesta
esposa, me llamo a su casa, me dio de comer y me quit6 la vida como se mata a un buey junto
al pesebre. Mori de este modo, padeciendo deplorable muerte; y a mi alrededor fueron asesina-
dos mis companeros, unos en pos de otros, como en la casa de un hombre rico y poderosisimo
son degollados los puercos de albos dientes para una comida de bodas, un festin a escote, o un
banquete espléndido. Ya has presenciado la matanza de un tropel de hombres que son muertos
aisladamente en el duro combate; pero hubieras sentido la mayor compasion al contemplar aquel
espectaculo, al ver como yaciamos en la sala alrededor de la cratera y de las mesas llenas, y como
el suelo manaba sangre por todos lados. Oi la misérrima voz de Casandra, hija de Priamo, a la
cual estaba matando, junto a mi, la dolosa Clitemnestra; y yo, en tierra y moribundo, alzaba los
brazos para asirle la espada. Mas la sin vergiienza fuese luego, sin que se dignara bajarme los
parpados ni cerrarme la boca, aunque me veia descender a la morada de Pluton. Asi es que nada
hay tan horrible e impudente como la mujer que concibe en su espiritu propositos como el de
aquella, que cometi6 la inicua accion de tramar la muerte contra su esposo legitimo. Figurabame
que, al tornar a mi casa, se alegrarian de verme mis hijos y mis esclavos; pero aquella, habil mas
que otra alguna en cometer maldades, cubriése de infamia a si misma y hasta a las mujeres que
han de nacer, por virtuosas que fueren.»

Asi se expreso; y le contesté diciendo:

«jOh dioses! En verdad que el longividente Jupiter aborrecié de extraordinaria manera la estirpe
de Atreo, ya desde sus origenes, a causa de la perfidia de las mujeres: por Helena nos perdimos
muchos, y Clitemnestra te prepar6 una celada mientras te hallabas ausente.»

Asi le hablé; y en seguida me respondio:

«Por tanto, jamas seas benévolo con tu mujer ni le descubras todo lo que pienses; antes bien,
participale unas cosas y ocultale otras. Mas a ti, oh Ulises, no te vendra la muerte por culpa
de tu mujer, porque la prudente Penélope, hija de Icario, es muy sensata y sus propoésitos son
razonables. La dejamos recién casada al partir para la guerra y daba el pecho a su hijo, infante
todavia; el cual debe de contarse ahora, feliz y dichoso, en el nimero de los hombres. Y su padre,
volviendo a la patria, le vera; y él abrazara a su padre, como es justo. Pero mi esposa no dejo que
me saciara contemplando con estos ojos al mio, ya que previno con darme la muerte. Otra cosa
voy a decir que pondras en tu corazén: al tomar puerto en la patria tierra, hazlo ocultamente y
no a la descubierta, pues ya no hay que fiar en las mujeres. Mas, ea, habla y dime sinceramente
si oiste que mi hijo vive en Orcémeno, o en la arenosa Pilos o quizas con Menelao en la extensa
Esparta; pues el divinal Orestes ain no ha desaparecido de la tierra.»

De esta suerte hablo; y le respondi diciendo:

«jOh Atrida! ;Por qué me haces tal pregunta? Ignoro si aquél vive o ha muerto, y es malo hablar
inatilmente.» (Odisea, vv. 385-464).%

22

Se extracta el pasaje que se pretende que los y las estudiantes identifiquen en la consigna por si mismos tras leer el canto XI
completo, solo a los efectos de que pueda verse con facilidad, tras la lectura de esta propuesta didactica y de los corpora selec-
cionados, por un lado, que puede hacerse un abordaje transversal de la literatura griega a partir de pasajes acotados pero ricos;
por el otro, cémo el mito de la Orestiada es recreado en cada género, contexto poético y contexto cultural particular. El pasaje

ha sido tomado de la traduccion de Segala y Estalella (1910).



Tercera microtarea. El mito de la Orestiada en la lirica pindarica: la
lectura de un problema

La lirica griega arcaica es uno de los grandes rotulos de la poesia occidental, pero, como sucede con
todo rotulo, este, a la vez, dice verdad y la distorsiona. Es importante tener en cuenta que se considera como
poesia lirica griega a toda aquella que no es homérica, hesiddica o dramatica.?

Teniendo presente las muchas dificultades que presenta este género (segiin lo consideramos nosotros hoy,
pero no segun lo consideraban los griegos arcaicos, retomando a Riu, 2003), nuestro foco de atencion debe
continuar en los dos ejes planteados al comienzo de esta secuencia didactica: por un lado, la trascendencia del
mito, como material cultural y artistico; por el otro, las caracteristicas extraordinarias de la literatura griega
como objeto de estudio.

Figura 2. Grumbus (Adobe Stock)

Como exponente de los poetas liricos, nos detendremos en Pindaro, el noveno poeta del canon ale-
jandrino, reconocido por su copiosa composiciéon de epinicios, es decir, poemas sobre la victoria. Se trata de
cantos corales compuestos en honor de los vencedores en alguno de los cuatro certamenes deportivos de los
Juegos Panhelénicos (Olimpicos, Istmicos, Piticos y Nemeos). Pindaro solia utilizar la victoria deportiva como
simple punto de partida para loar al atleta, a su linaje y a la ciudad a la que ellos pertenecian.?*

Como se indica en la edicion del poema, la oda que leeran a continuacion es la tercera dedicada a una
reconocida familia noble (las otras dos estin mencionadas vagamente en el propio poema). Esta obra esta de-
dicada a un joven tebano y tiene, por lo tanto, un ambiente tebano. La primera triada® (en esta propuesta de
traduccion prosaica representada por el primer parrafo) es una extensa invocacion a varias heroinas tebanas,
que enaltecen la ciudad de la victoria: Pindaro las convoca a reunirse en el Ismenio, un templo de Apolo ubi-
cado en las afueras de Tebas. Entre aquellas invitadas a la celebracion estan dos hijas de Cadmo y Harmonia:
Sémele, madre de Dioniso, € Ino Leucotea. Alcmena, madre de Heracles, también esta convocada. La triada

23 Como material general sobre los obstaculos que propone la lirica griega cuando queremos abordarla de manera global, puede
ofrecerse la «Introduccién» de Gerber (1997) y el conocido articulo de Davies (1988). Este problema esta mezclado con la frag-
mentariedad del corpus, la incertidumbre acerca de la ocasion particular para la que cada poema fue compuesto, y la imprecisa
y variada significacion ligada a ciertas palabras usadas para describir ciertos tipos de poemas. En vista de esto, cualquier intento
de definir los diferentes tipos de poesia en pocas palabras induciria al error y seria superficial. Por lo tanto, en cada caso habria
que hacer énfasis en los estudios y publicaciones mas recientes, sobre cada fragmento conservado.

24 Como introduccioén a Pindaro, se presenta como opcién en lengua espafiola el apartado que le dedica Segal (1990, pp. 254-263).

25 Se denomina triada a un conjunto de tres estrofas compuestas con la forma A-A-B. La primera se llama estrofa, la segunda
antistrofa (métricamente igual a la estrofa) y la tercera épodo (que no coincide con la estrofa). Es un buen recurso acercar un
original griego en verso y reflexionar en la clase sobre la propuesta de traduccién en prosa.



[sic]

concluye con la referencia a Pito como la tierra de Pilades, héroe y amigo de Orestes. Esta mencién abre el
camino para el mito encuadrado en la oda: la Orestiada.

Pitica XI

A Trasideo de Tebas, vencedor en el estadio de ninos
Ao 474 a. C.

Hijas de Cadmo, Sémele e Ino, id con Alemena hacia Melia en el temple de Apolo Ismenio, a
donde os llama ya la pompa del vencedor, oh hijas de Harmonia, para que cantéis a Temis y a
Pito y al oraculo délfico, y un himno a Tebas y el certamen de Cirra, donde Trasideo honré el
hogar paterno, con su tercera victoria en los campos de Pilades, el amigo de Orestes.

A éste, cuando asesinaban a su padre, su nodriza Arsinoe lo salvo de las manos de Clitemnestra,
en el tiempo donde la impia mujer mat6 a la troyana Casandra junto con Agamenoén.

¢La impuls6 a la venganza el recuerdo de Ifigenia inmolada en Aulide? ;O fue seducida por
sus concubitos con Egisto? Odiosisima es su falta a jévenes esposas, e imposible de ocultar a las
lenguas de otros. Maledicentes son los ciudadanos; pues la magna fortuna provoca envidia no
menor; mas el vulgo murmura en lo oscuro.

Muere Agamenon al regresar a Laconia, y provoca la muerte de Casandra, después de que Troya
fue incendiada y saqueada por causa de Helena.

Pero Orestes, joven, huy6 a la casa del Viejo Estrofio quien reinaba junto al Parnaso, y mas tarde
mato a su madre y a Egisto.

O me he extraviado en un trivia, o algin viento empujé a mi nave fuera de la ruta. Musa, si por
un precio me diste la voz, es lo tuyo llevarla hacia aqui o hacia alla, o hacia el padre vencedor
pitico o Trasideo, insignes por su dicha y su fama.

Ellos, un dia en las carreras de carros de Olimpia, y en Pito vencieron en la carrera a pie. Para
mi ambiciono lo bello de los dioses, y lo adecuado a la fuerza de la edad; pues viendo la mediana
condicién florecer en la ciudad, desprecio la suerte de los tiranos y busco virtudes comunes. Pues
quien ha conseguido su triunfo y lo cultiva, huyendo de la soberbia, rechaza el mal de la envidia.

Para ¢l sera mas bella la muerte, porque habra dejado a sus descendientes un claro renombre.

Eso lo llevan mas alla Yolao, Castor y Pélux, quienes, cantados por himnos, viven un dia en
Terapne y otro en el Olimpo.*

Como hemos visto en las tareas previas, el mito, por su ductilidad, constituy6 la materia sobre la que se
compusieron los diferentes géneros literarios griegos. También, como podemos ver, la mitologia fue el sustrato de
la lirica griega. En esta oportunidad se propone, como tarea, un ejercicio de exégesis. Este ejercicio tiene dos

partes:

L. Enunciar los mitemas de la saga de la Orestiada que toma/selecciona/recorta Pindaro para elaborar esta
oda. Luego cotejar con la primera microtarea.

2. Elaborar una hipétesis en la que se afirme por qué Pindaro habra elegido este mito como paradigma en

su poema al joven vencedor Trasideo. Desde ya, no es suficiente sugerir que fue especialmente solicitado
por la familia.” El uso de este mito es particularmente curioso para una ocasion celebratoria, ya que es
uno de los relatos mas crueles de la antigiedad. Si bien esta oda no es una de las mas estudiadas, se pide

26 La traduccién corresponde a la edicién de Bonifaz Nuiio (1991).
27 Cabe recordar que los epinicios eran poesias elaboradas por encargo.

O



que la hipotesis sea personal, es decir, no se pretende que busquen en internet interpretaciones de los

especialistas, sino que elaboren la propia.

El proposito particular de la microtarea es continuar prestando atencién a los distintos usos del mito
en la literatura griega, asociados a los géneros, a las diversas ocasiones de performance y los posibles (siempre
multiples y conjeturales) sentidos en que pudieron ser interpretados por el publico. El propoésito general es que
comiencen a ¢jercitar la elaboracién de una hipotesis.

Es necesario tener en cuenta que todo el trayecto previo a formular la hipétesis (que como investigado-
res deberian hacer solos) ha sido allanado: 1. ya ha sido identificado el tema: el mito de la Orestiada encuadrado
en la Pitica X1 de Pindaro; 2. lo hemos convertido en un problema: ;por qué Pindaro habra elegido este mito
particularmente cruel como paradigma en su poema al joven vencedor Trasideo en una ocasién celebratoria?

Ademas, cada uno de los aspectos de este problema ya ha sido trabajado: qué es un mito y qué trascen-
dencia tenia en la cultura griega arcaica y clasica; la inexistencia del grado cero de esos relatos (y su posibilidad
de conjeturar ese grado a través de la enunciaciéon de mitemas); su circulaciéon bajo formas secundarias, poeti-
zadas, innovadoras, creativas, politicas e ideologizadas; la identificacion de los mitemas que definen y abarcan
el mito de la Orestiada en particular.

Este recorrido es deliberado en la planificacién de esta secuencia didactica. Tiene el propoésito de dirigir
la atencién exclusivamente hacia un problema por vez, de manera gradual. En dicho recorrido, esta microta-
rea constituye un punto de inflexién: la atencion debe dirigirse exclusivamente a pensar, plantear y redactar
una hipétesis, que es el corazoén de la mayoria de los géneros discursivos vinculados a la academia.

En el caso de este ejercicio practico, en el sentido bien operativo y pragmatico del adjetivo (en el que
necesariamente deben ponerse en juego conocimientos transitados previamente), la o las hipotesis que plan-
teen no deben ser probadas, sino que deben proponer las respuestas preferibles, la/las explicacién/es que se
apoye/n en mejores argumentos que las otras. Es decir, no estamos ante un escrito que vaya a desplegar la
argumentacion.

Cuarta microtarea. El mito de la Orestiada en la tragedia clasica:
acercarse al lado B del personaje heroico®

Para finalizar este recorrido a #ravés de la literatura griega, se propone explorar el rol que el mito juega
en las tragedias griegas, ubicadas en un mundo de relatos y personajes bien conocidos por su publico contem-
poraneo (como pudo apreciarse a partir del recorrido realizado por los textos previos), y el grado en que los
dramaturgos pudieron adaptar y variar estos mitos tradicionales y vivos.

El mito tenia ventajas que las nuevas tramas no tienen. Su familiaridad significé que se precisara de
un tiempo minimo para explicar al auditorio quiénes eran esos personajes en escena, de qué familia o estirpe
provenian, si tenian algin ancestro divino o una biografia notable debida a ciertos eventos de su pasado. Todas
cuestiones que, a la hora de disponernos a leer una tragedia (o invitar a otros a hacerlo, en el caso de los futuros
profesores), debemos reponer para componer un marco de sentidos.

Contra lo que puede pensarse, y esto es lo importante, esta coleccion de relatos demuestra ser un es-
timulo para la creatividad, mas que un obstaculo. Un estimulo que pervive entre nosotros, pero que ya era
natural para los antiguos griegos. Como seguramente se ha podido apreciar tras las lecturas de las tragedias de
Esquilo, Séfocles y Euripides, a pesar de basarse en relatos conocidos (porque este mito no es ya ninguna sor-
presa a esta altura, después de trabajarlo en tres tareas), estas obras no eran, ni son, predecibles ni aburridas.

Una idea equivocada muy comun es que, como la audiencia conocia los mitos, era imposible para un
poeta, especialmente para un dramaturgo, crear suspenso. Como hemos visto desde la primera microtarea,
esta idea descansa en la falsa premisa de que el mito era fijo. Sin embargo, incluso cuando la audiencia o el
lector sabe en términos generales lo que puede ocurrir, los poetas podian usar ese conocimiento precisamente

28 La dltima microtarea supone que los y las estudiantes han contado con un tiempo previo suficiente para leer las tragedias que
tratan el mito trabajado en la secuencia, esto es: Goéforas de Esquilo (parte de la trilogia conocida, precisamente, como Orestiada),
Electra de Sofocles y Electra de Euripides. Asimismo, se supone que se ha dialogado acerca de las generalidades del género
dramatico en la Grecia del s. V a. C. y, particularmente, del género tragico. Para ello, se recomienda al docente la lectura de
Swift (2016), que ofrece una actualizada introduccién a la tragedia deliberadamente diferenciada de los modelos de manuales
e historias de la literatura que tradicionalmente guian las clases sobre este tema. Puede verse una resena de la publicacién en
Fernandez Deagustini (2018). Para los y las estudiantes, en espaiiol puede ofrecerse De Romilly (2011).



para lo contrario, y hacer el drama mas excitante. El famosisimo director de cine Alfred Hitchcock, maestro
del suspenso, supo dar una explicaciéon muy clara acerca de como el conocimiento de la trama puede incre-
mentar el suspenso:

There is a distinct difference between «suspense» and «surprise», and yet many pictures continu-
ally confuse the two. I'll explain what I mean.

We are now having a very innocent little chat. Let’s suppose that there is a bomb underneath this
table between us. Nothing happens, and then all of a sudden, «Boom!».There is an explosion.
The public is surprised, but prior to this surprise, it has seen an absolutely ordinary scene, of no
special consequence. Now, let us take a suspense situation. The bomb is underneath the table and
the public knows it, probably because they have seen the anarchist place it there. The public is
aware the bomb is going to explode at one o’clock and there is a clock in the decor. The public
can see that it is a quarter to one. In these conditions, the same innocuous conversation becomes
fascinating because the public is participating in the scene. The audience is longing to warn the
characters on the screen: «You shouldn’t be talking about such trivial matters. There is a bomb
beneath you and it is about to explode!»

In the first case we have given the public fifteen seconds of surprise at the moment of the explo-
sion. In the second we have provided them with fifteen minutes of suspense. The conclusion is
that whenever possible the public must be informed. Except when the surprise is a twist, that
is, when the unexpected ending is, in itself, the highlight of the story. (Entrevista con Francois
Truffaut, 1967).

La exposicion de Hitchcock se transfiere perfectamente a la tragedia griega clasica, pues «la bomba
debajo de la mesa» representa el conocimiento de la audiencia de lo que sucederia en la trama, basada en un
mito tradicional.

Mientras que las tramas basicas y los personajes de los mitos eran bien conocidos (como hemos podido
apreciar al desentrafiar los mitemas recuperados en la Bibloteca del pseudo-Apolodoro), estaban lejos de ser
inamovibles y definitivos. Las famosas figuras del mito existieron a lo largo del mundo griego y de sus consen-
suadas etapas historicas, pero las tramas contadas alrededor de ellos variaban segtin las regiones, tanto como
segun el género (enfatizado por razones ahora mas claras) y el medio en el que estos relatos eran compartidos.

Es importante que nos deshagamos de la idea de que habia una manera correcta de narrar un mito, o de
que los tragicos hacian algo inusual, diferente o innovador, cuando adaptaron un mito. Las versiones de los
mitos en la tragedia tienden a ser mas oscuras que aquellas que encontramos en los otros géneros discursivos,
no importa como los llamemos o clasifiquemos, pero esas versiones existieron siempre. Eso ya lo hemos podido
comprobar. Por ejemplo, en Odiseca, Homero cuenta como Orestes vengd la muerte de su padre Agamenén
(ya en el canto I, vv. 30-43), pero no menciona que esto implic6 asesinar a su propia madre, una parte central
del mito que conocemos a partir de la tragedia, tanto de Esquilo como de Séfocles y Euripides. En cambio,
el Orestes épico es presentado como paradigma de como debe comportarse un buen hijo, y no hay ninguna
sugerencia de que ¢l haya hecho o pudiera hacer algo indebido o, atin mas (como es tipico de la tragedia),
problematico o discutible. Volveremos sobre esto al retomar la tragedia esquilea.

Los dramaturgos eran selectivos respecto de qué tipos de mitos elegian para entramar sus espectaculos
y parecen haber demostrado cierta preferencia por aquellos que se enfocaban en familias disfuncionales.” Las
hazafas de los grandes héroes tienden a presentarse en la tragedia como trasfondo de las complicadas vidas
personales de los protagonistas, a quienes ya es mas dificil asignarles la etiqueta de Aéroes.

Como sabemos ya, los dramaturgos competian para ganar un premio® y la creatividad para adaptar el
mito era importante para impresionar a los jueces y mantener entretenida a la audiencia, que pasaba muchas
horas en el teatro, durante muchos dias seguidos. En ciertos casos extremos, esto podia involucrar cambios sig-
nificativos respecto de lo que la audiencia pensaba que sabia: el impacto generado por la Electra de Euripides
barriendo el piso en el comienzo de la obra homoénima resulta un e¢jemplo harto ilustrativo.

29 Puede complementarse con la lectura del apartado «Familias tragicas» de Garcia Gual (2014, pp. 136-140).
30 Referencia al desarrollo del festival de las Grandes Dionisias.



La casa maldita de Atreo fue un tema popular en la tragedia, y somos afortunados de tener al menos
una obra de cada tragico basada en esta saga. Hemos visto como otros autores también han tomado esta por-
cion del mito, en otras épocas, con otras formas de decir, para otros publicos, con otros prop6sitos y con otras
modificaciones. Comparar diversas narraciones del mismo mito nos ayuda a apreciar las elecciones que cada
poeta hizo al componer una obra poética. La propuesta es recuperar y ordenar aquello que ha sido visto para
concentrarnos en este altimo género sobre el cual reflexionar en un trabajo final un poco mas complejo, para
darse el gusto de extenderse un poco: la tragedia griega clasica.

Tras observar y poner en crisis los densos y problematicos conceptos de mifo y literatura en el marco de
la antigiiedad griega, hemos comenzado el recorrido con la épica arcaica. Homero fue una fuente primordial
de autoridad para el conocimiento, el comportamiento y la ética desde la época griega arcaica y a lo largo de
siglos. Esta fuerza cultural también dominé en la Atenas democratica, a pesar de las evidentes diferencias entre
la sociedad heroica retratada en Iliada y Odisea y el sistema social de la polis del siglo V a. C. Esto es particular-
mente sorprendente si se comparan los héroes individualistas de Homero, cada uno luchando por su gloria, y
el guerrero democratico alabado por Pericles con su compromiso compartido con la polis. Muchas tragedias
tratan aspectos de estas diferencias. Pero para los propositos actuales del cierre de este itinerario didactico, es
especificamente importante la forma en que el mito de la Orestiada se relaciona con Odisea. Asimismo, interca-
laremos algunos comentarios acerca de la Pitica XI de Pindaro sobre la cual se ha hipotetizado.

Senialamos que la historia de Orestes se cuenta numerosas veces en los primeros doce cantos de Odisea,
y también que se hace referencia a ella después. Aunque sin duda existieron otras versiones de este relato, se
comprende mejor a Esquilo frente al modelo de Homero. Con Esquilo, el primero de los tres tragicos que toma
y reelabora este mito, nos introducimos en el género tragico.

Recuperemos como la historia de Orestes llega a contarse tan a menudo en Odisea. La trama de Odisea,
al menos en un nivel (aquel que no contempla todos los pliegues y repliegues sobre los que hemos intentado
llamar la atencién en la tarea), es facil de describir. A Odiseo se le ha impedido durante diez afios regresar a
su hogar en Itaca después de la caida de Troya. Su hijo, Telémaco, estd a punto de convertirse en hombre. Su
esposa, Penélope, es asediada por pretendientes, que se han mudado al palacio de Odiseo en ausencia de una
figura masculina de autoridad, y estan alentando a Penélope a que se vuelva a casar. Odisea cuenta el regreso
de Odiseo, como €l y Telémaco recuperaron su casa y como Odiseo se reencuentra con su familia y regresa a
su posicién como basileis.”

Esta historia se narra y canta de una manera intrincada y sofisticada, con flashbacks (analepsis) y anti-
cipaciones (prolepsis), disfraces, mentiras, historias dentro de historias y todos los recursos narrativos que han
llevado a que Odisea sea vista como la precursora de la novela moderna. Un tema que es de particular interés
es la preocupacion que manifiesta Odisea por el comportamiento adecuado, especialmente el comportamiento
dentro del hogar. Este tema se ve en las distintas tramas narrativas que componen la obra.”” En una, los pre-
tendientes transgreden una variedad de normas sociales, entre otras cosas al cortejar a Penélope y acostarse
con sus sirvientes. Ellos, y las sirvientas, sufren la venganza del regreso del amo legitimo y encuentran un final
espantoso y violento. En otra trama, Odiseo en sus viajes se encuentra con diferentes tipos de figuras y visita
diferentes sociedades. Cada sociedad diferente ofrece una visién distinta del mundo de Itaca. Por un lado, lo
salvaje, lo violento, lo monstruoso, como el ciclope, construyen una imagen negativa de un mundo transgresor
donde se burlan los valores sociales y el engafio violento corrompe cualquier proceso normal de comunicacion.
Por otro lado, los feacios viven en un mundo glorioso y glamoroso donde los arboles siempre estan frutales,
los barcos son autopropulsados e incluso los perros guardianes son criaturas magicas de oro hechas por un
dios. Los feacios habitan una sociedad tan excesiva en sus atributos de la civilizacién de la misma manera en
que el ciclope carece de ellos. Odiseo tiene que dejar atras ambos tipos de sociedad. Ambos tipos de sociedad
ayudan a definir, positiva y negativamente, el mundo de ftaca. En la tercera trama, Telémaco también viaja
por el mundo griego, visitando diferentes sociedades humanas tratando de averiguar sobre su padre. Su viaje
es también un viaje que lo instruye en el negocio de la interaccion social adulta. En estos tres niveles, Odisea
dice algo sobre el hombre en la sociedad, define su lugar, explora las normas y las transgresiones. Y la primera

31 Aristocrata de la época arcaica que ostentaba el poder politico y econémico de una ciudad. Su poder se apoyaba en la familia
patriarcal (genos) y en la casa (otkos) que configuraba la unidad econémica sustentada en la propiedad de la tierra, cuyas princi-
pales actividades econémicas eran la agricultura y sobre todo la ganaderia, que era también un simbolo del poder, pues para
mantener rebafios era necesario contar con una gran extension de tierras.

32 Para este tema se sugiere la lectura de Cabrera (2003).



palabra de la epopeya es, efectivamente, «hombre» (dndra, v. 1), su tema definido desde el principio.*® Es este
impulso normativo —la forma en que proyecta las normas— lo que fomenta el papel paradigmatico y didactico
que desempenia Odisea en el siglo V a. C.

Después de las lecturas hechas y la tarea realizada, podemos sostener que la historia de Orestes siem-
pre se cuenta en Odisea para ser un ejemplo, un «relato paradigmatico», como lo definiria Garcia Gual. Se le
cuenta esa historia a Telémaco porque transmite la conducta apropiada de un joven en camino a la madurez;
se le narra a Odiseo en el Hades para advertirle sobre los peligros de las mujeres y el regreso a casa. Orestes
comienza su vida en la literatura como ejemplo. Este no es un dato menor. Hemos podido ver también como
Orestes es un ejemplo para Trasideo, es decir, para todo joven aristocrata que se asoma al poder, que debe
tomar el lugar de su padre y continuar su estirpe. Orestes es atn un paradigma positivo en la Pitica XI de
Pindaro, en el 474 a. C.

No «me he extraviado en una trivia», como diria Pindaro en el epinicio citado, sino que procuramos la
reflexion sobre un punto de inflexion, que no se da abruptamente pero que se registra en la obra de Esquilo
por primera vez. Las similitudes entre la casa de Odiseo y la casa de Agamenon se dibujan repetidamente en
Odisea. Asi como Egisto corrompi6 a Clitemnestra y tomo el control de la casa de Agamenon, los pretendientes
amenazan a Penélope para tomar el control de ftaca. Asi como Agamenon lleg6 a una casa corrupta para ser
asesinado en una trampa, Odiseo regresa a una casa corrupta vy, por lo tanto, debe utilizar todos los trucos y
estratagemas para evitar las trampas de los pretendientes. Asi como Orestes fue amenazado con la pérdida de
su posicion de hijo y heredero, Telémaco es amenazado por los pretendientes con la pérdida de su patrimonio.
Entonces, Telémaco es exhortado por Atenea, Néstor y Menelao a demostrar que es un joven noble, actuar
como Orestes y salvar su patrimonio. Entonces, se advierte a Odiseo que no caiga en el error de Agamenon,
que no confie, que no llegue abiertamente.

Hay un enfoque completamente diferente en Orestiada de Esquilo. Primero, los conflictos de la epopeya
son entre hombres, por la autoridad dentro de la casa. En Odisea, es Egisto quien seduce a Clitemnestra, pone
la guardia para vigilar a Agamenon, lo mata con la ayuda de la astucia de Clitemnestra, toma el control de la
casa y es asesinado por Orestes. Egisto es el primer ejemplo de comportamiento humano discutido en Odisea.
Orestes mata al usurpador al igual que Telémaco y Odiseo asesinaran a los pretendientes. Clitemnestra es
llamada «enganosa» y colabora con el plan de la muerte de Agamenoén: asi, tnica y finalmente en el canto
24, Agamenoén asume haber sido asesinado por responsabilidad de ella. Pero, por lo demas, se la representa
como una figura pasiva en la narrativa de seduccién y destrucciéon. Tampoco es un dato menor, entonces, que
Pindaro admita dudar, instalar la duda, conjeturar, en la Pitica XI, como se ha leido: «;LLa impuls6 a la vengan-
za el recuerdo de Ifigenia inmolada en Aulide? ;O fue seducida por sus concabitos con Egisto?». Lo que es lo
mismo que proponer (y no es poco): el responsable del crimen es un hombre o una mujer? A lo largo de Odisea,
solamente en el mundo fantéstico de los apdlogoi vemos figuras femeninas de poder. Ese mundo, como vimos,
se rige por las leyes de la verosimilitud (es un relato del héroe), no de la verdad transmitida por las musas. De
hecho, el poder en manos en manos de la mujer constituye un signo de desenfreno. Penélope, a pesar de su
astucia, es enviada a esperar en su habitacion, mientras los hombres luchan por el control del ozos. ..

Un corolario de este enfoque androcéntrico es el sorprendente silencio sobre el asunto de la muerte
de Clitemnestra en Odisea. Aunque la historia de Orestes se cuenta tantas veces, solo hay una mencién de su
muerte, y meramente por implicacién (Od. 111, vv. 307-310):

En el octavo ano, Orestes, como un dios, regresé de Atenas y mat6 al asesino, el astuto Egisto, que
habia matado a su famoso padre. Y cuando lo hubo matado, invité a los argivos a un banquete
finebre por su odiada madre y el cobarde Egisto.

La forma en que la historia se mueve desde un sujeto masculino singular y objeto de asesinato a un ban-
quete funebre plural deja un marcado vacio en la narracién. Por un lado, el pasaje manifiesta una diferencia
significativa entre Telémaco y Orestes. Orestes puede simplemente matar a Egisto y recuperar su posicion;
los padres de Telémaco estan vivos e incluso después de la muerte de los pretendientes él tiene que aprender
a asumir una posicion como hijo y heredero de Odiseo (no como sujeto de control tnico de su ozkos). Por otro
lado, la ausencia de cualquier mencién al matricidio mantiene tanto la imagen positiva de Orestes como un
enfoque en la lucha masculina por el control del hogar. De hecho, aunque Odiseo regresa como rey, y aunque

33 Sobre el proemio, el tema de Odisea y este trascendente concepto inicial, (Malta, 2007).



su venganza tiene implicaciones en toda la sociedad itacense (ya que mata a muchos de sus jovenes nobles), el
foco de Odisea sigue siendo, ante todo, el orden adecuado y controlado del hogar. Una de las imagenes finales
de la obra es particularmente reveladora. Odiseo, Laertes, su padre, y Telémaco estan representados de pie
y luchando juntos contra los parientes de los pretendientes asesinados: tres generaciones de hombres, la linea
masculina conservada, la encarnacion de la autoridad patriarcal. En Odisea, tanto las transgresiones que mo-
tivan la narrativa del retorno y la venganza, como las resoluciones de estas transgresiones deben ubicarse en
el orden de la casa.

Cuando pasamos a Esquilo, el género tragico propone un cambio de enfoque. No es Egisto sino
Clitemnestra quien pone al centinela; es Clitemnestra quien engana a Agamenoén, lo mata, toma el control de
la casa y es el principal objeto de venganza. La muerte de Egisto en Orestiada, a diferencia de Odisea, no es un
problema (por eso el poema de Pindaro es interesante en la exposicion de la duda: jvenganza de Clitemnestra
o seduccion y manipulacion de Egisto?). Por supuesto, hay muchos cambios en la trama entre Homero y
Esquilo, pero este cambio en particular conduce a dos puntos cruciales.

Homero silencié la muerte de Clitemnestra, que constituye el conflicto central de la trilogia de Esquilo.
Segtn Odisea, Orestes es un ejemplo para el joven Telémaco de cémo ser un hombre noble; segin Esquilo,
Orestes es el ejemplo paradigmatico del tragico doble vinculo. Después de Esquilo, Orestes no vuelve a ser
propuesto como paradigma de la buena conducta. Esquilo ha tomado el ejemplo clave de un texto clave y
ha hecho que ese ejemplo sea problematico. A partir del silencio u omisién de Odisea pone al descubierto un
escenario paradojico, de violencia intrafamiliar, donde el joven, para volver a su patrimonio, debe transgredir
inevitablemente las normas del hogar que espera recuperar.

Tengamos en mente esto: en la Pitica X1, Pindaro introduce el matricidio («Pero Orestes, joven, huyo a la
casa del Viejo Estrofio quien reinaba junto al Parnaso, y mas tarde maté a su madre y a Egisto»). Sin embargo,
no lo expone como un conflicto. La Orestiada de Esquilo, en cambio, demuestra como la tragedia entabla un
dialogo con los textos y modelos del pasado para explorar los problemas, tensiones y ambigiiedades que surgen
en la polis democratica acerca de un punto de vista tradicional y aceptado. El Orestes de Esquilo, enfrentado a
su madre en la escena ctlmine de la venganza, instaura la pregunta tragica arquetipica: «;Qué debo hacer?».

El segundo punto para destacar comprende las escenas finales de la trilogia. La narrativa de venganza
y reversion termina en el tribunal de justicia, precisamente en el centro de la ciudad de Atenas (sede de las
Grandes Dionisias, lider de la Liga de Delos, origen de la polis democratica), y el final de la obra depende no
solo de la absolucion de Orestes, sino también de la aceptacién de las Erinias de un nuevo papel en la ciudad:
una aceptacion que lleva, en la oda coral del final, a la alabanza de la polis y su orden.

Asimismo, Orestiada propone un conflicto entre los géneros, donde, a diferencia del tratamiento del
mito de la Orestiada en Odisea, las mujeres apuntan al poder y la dominacién. Pindaro habia instalado ya en
la Pitica X1 una version en la que Clitemnestra era una «impia mujer», pero el punto de vista que el poeta
ofrece a Trasideo contintia encabalgado entre la virtud (cuasi heroico/épica —aunque deportiva—), la gloria y
la retencion del renombre y el poder en el seno de una familia/casa aristocratica). En la trilogia de Esquilo, en
cambio, el conflicto de género se percibe claramente como un choque entre las obligaciones con la ciudad y
las obligaciones con los lazos de sangre en el que es necesario encontrar un equilibrio justo. El dramaturgo ha
reescrito el mito desde una perspectiva politica. Es decir, mientras que en Odisea las respuestas a los problemas
debian ubicarse en el orden del otkos, en Orestiada la respuesta se encuentra en la polis. En la trilogia de Esquilo,
el propio otkos necesita ser reubicado dentro del marco de la ciudad. En el proceso, el dramaturgo forja un
nuevo mito para la nueva cultura de la polis democratica: la propuesta de Euménides es de absoluta invenciéon
del poeta.* Esto es clave, porque estamos ante una obra que no trata sobre un mito tradicional.

El final de Orestiada de Esquilo en Atenas es muy significativo. La violencia repetitiva y la retribucion
sedienta de sangre cesan; la oposicion entre hombre y mujer se une en el orden patriarcal de la polis. De hecho,
la procesion final de la obra recuerda el festival ateniense de las Grandes Panateneas. Su celebracion central
fue una gran procesion a la Acrépolis donde se hizo un sacrificio a Atenea. Entonces, mientras Atenea dirige
la procesion final de la tragedia, la obra representa la ciudad ante la ciudad, celebrando a su diosa y a si misma
como comunidad. De este modo, en la obra conservada de Esquilo, la polis se propone como la condiciéon de
posibilidad de la buena vida, pero la amenaza de transgresion permanece. La vision de Esquilo sigue siendo
tragica.

34 Sobre la invencién de Esquilo en la tercera tragedia de la Orestiada puede consultarse, para ampliar el articulo, de Herington
(1963).



La Orestiada de Esquilo ya era clasica en los tiempos de Séfocles y Euripides, y por lo tanto los otros
dos poetas han tenido que instalar sus versiones del mito frente al gran éxito esquileo, encontrando modos de
poner su propio sello a la propuesta en torno a este relato mitico.

Como sabemos, los mitos asociados a un personaje o familia incluian varios sucesos a lo largo de una
saga, pero la trama de una tragedia trata con una coyuntura especifica y puntual (usualmente dentro de los
confines de un mismo dia representado). En el caso de Orestiada, el gusto de Esquilo por las trilogias ligadas le
permiti6 disefiar una trama a través de las sucesivas generaciones, pero Sofocles y Euripides, que compusieron
obras independientes entre si, tuvieron que elegir un tnico evento central. Ser creativo en esta eleccion podia
llevar aspectos nuevos del mito hacia el primer plano del espectaculo multimediatico.

La comparaciéon mas estricta que podemos hacer entre piezas, si bien hay otras de los tres grandes tra-
gicos basadas en la saga de la casa de Atreo, es entre obras que tratan acerca del mismo momento del mito.
El asesinato de Clitemnestra a manos de Orestes es tomado por Esquilo en Coéforas y por Soéfocles y Euripides
en sus respectivas Electra. Los tres presentan la misma trama basica (o, como podriamos decir tras realizar la
primera microtarea, los tres toman los mismos mitemas): varios afos después de la muerte de Agamenoén, su
hijo Orestes, ya adulto, regresa del exilio. Se retne con su hermana Electra, que también aborrece a su madre,
y los hermanos, juntos, vengan a su padre, asesinando a su madre y a su esposo Egisto. Cada una de las tres
obras mencionadas trata acerca de la ética de la venganza, la relaciéon fraternal y la relacién entre Electra y
Clitemnestra, pues ellas han convivido a lo largo de los anos de ausencia de Orestes. Sin embargo, cada poeta
encuentra una perspectiva fresca que deja al pablico (espectador o lector) con la sensacion de estar frente a
una obra nueva.

El corpus conservado de la obra de Soéfocles esta dominado por la patologia del extremismo. En cada
obra, representa figuras que estan ferozmente comprometidas con el honor y/o éxito personal, que entran en
un conflicto con la sociedad y que generalmente terminan en violentos enfrentamientos con el colectivo. Este
héroe sofocleo representa la paradoja de que alcanzar la grandeza es ir mas alla de los limites de la aceptabi-
lidad: la transgresion y la excelencia implican ir demasiado lejos.

En la Electra sofoclea, la atencion no se centra en Orestes, como en Esquilo, sino en Electra, como refleja
su titulo. El compromiso apasionado y violento de la joven con la venganza, junto con sus distorsiones emocio-
nales y éticas, es el centro del escenario. De hecho, Orestes entra en la primera escena con Pilades, sale cuando
escucha el primer grito de Electra desde el interior de la casa, y no se le vuelve a ver hasta la ltima escena de
la obra, la de la venganza misma. Es esta escena final, llena de ecos verbales de Esquilo, la que muestra mas
claramente cémo la Electra de Sofocles dialoga con la Orestiada. Orestes se enfrenta y mata a su madre dentro
de la casa, mientras que Electra esta sola en el escenario con el coro. En una escena tremendamente espantosa,
escuchamos a Clitemnestra desde el interior de la casa, repitiendo a la Clitemnestra de Esquilo, que le ruega a
su hijo piedad. Sin embargo, no escuchamos ninguna respuesta de Orestes. En cambio, Electra grita «golpéala
de nuevo, golpéala de nuevox». En la obra de Esquilo la apelacion de la madre condujo a un momento famoso
de vacilacion y posterior ratificacion del oraculo; en la tragedia de Séfocles, en cambio, se dramatiza el com-
promiso apasionado de Electra con la venganza.

De hecho, después del asesinato, las obras culminan sin la locura de Orestes ni persecucion de las
Erinias; sin Atenas ni tribunal de justicia; sin discusién y votacion sobre la accion. Para algunos lectores, por lo
tanto, la obra de Sofocles ha sido vista como un alejamiento de la problematica esquilea asociada a Homero,
donde Orestes fue el héroe ejemplar. Para otros, la tragedia es precisamente la incapacidad de Orestes de for-
mular las preguntas correctas, una torpeza moral que conduce al violento horror del matricidio. Al menos una
cosa esta clara. Sofocles ha quitado de su obra todo el aparato de juicio y evaluacién que domina la propuesta
de Esquilo. Por lo tanto, convierte a la audiencia en el jurado de los hechos.

Si el Orestes de Sofocles mata sin que la obra juzgue, en la Electra de Euripides se propone la valoracion
mas directa y negativa de Orestes. Orestes en Odisea es ejemplar; en Esquilo, un paradigma del tragico doble
vinculo; en Soéfocles, a priori, no se orienta una valoracién; en Euripides, sobre el final, se introduce a la divini-
dad que dice, simplemente, que el joven hizo mal al matar a su madre.

El eco mas obvio de Esquilo en la obra de Euripides se produce en la escena de reconocimiento de la
obra. Electra, en un giro tipicamente euripideo, ha estado casada con un agricultor pobre (aunque su matri-
monio no se ha consumado). Orestes, después de visitar la tumba de su padre, ha venido disfrazado para visitar
la granja que circunda el palacio. Un anciano pasa por la tumba y le declara a Electra que su hermano ha
regresado a casa. Ofrece tres pruebas del regreso de Orestes, que coinciden con las de Esquilo: el mechén de
pelo, la huella y un trozo de tela. Electra en Euripides, lejos de saltar al reconocimiento de su amado hermano,



descarta cada prueba con fino racionalismo: el cabello de un hombre y el de una mujer no son lo mismo vy,
de todos modos, las personas de la misma familia a menudo tienen el cabello diferente; el suelo es demasiado
rocoso para dejar huellas; y, a menos que la ropa de Orestes crezca con sus piernas, no puede usar un trozo
de tela que ella habia hecho, si hubiera tenido la edad suficiente para tejer cuando Orestes se fue. Esta escena
es una evidente parodia de Esquilo. Sin embargo, hay un punto serio, ya que el racionalismo de Electra lleva
a la conclusién equivocada: un error de juicio mas en esta obra que trata como las evaluaciones falsas, parti-
cularmente los compromisos enganosos con paradigmas heroicos conducen colectivamente a la violencia de
la tragedia.

Tanto Euripides como Séfocles trabajan explicita y extensamente con y contra su gran predecesor. De
esta interaccién de escritores proviene la herencia del drama occidental. Por ello, la propuesta de esta tarea es
poner en dialogo dos tragedias: Coéforas con la Electra sofoclea o Coéforas con la Electra euripidea.

Esta Gltima microtarea pretende ir un poco mas lejos que la anterior, ya que deja mas espacios para
las miradas personales. Tiene como objetivo fijar y pactar no solo la hipétesis, sino también las bases para el
eventual desarrollo de un trabajo mas extenso, que en principio es hipotético.” Consta de dos partes:

L. La redaccién y definicién de una hipétesis personal de lectura para elaborar una ponencia, basada en
un eje de los propuestos debajo. La hipdtesis debera tener entre dos y diez lineas de extension.*

Todos los ejes son muy amplios, solo pretenden proponer un marco para que la hipotesis sea factible
teniendo en cuenta sus conocimientos (es decir, lo visto en esta secuencia didactica y sus miradas sobre los
textos que elijan).

La originalidad de la hipotesis provendra de esas miradas propias y de la agudeza para el recorte del
corpus (ver punto 2); la factibilidad provendra de la precisién en la redacciéon de la hipétesis, del recorte del
corpus para elaborar el desarrollo de una eventual argumentacién y de la capacidad que tengan para ana-lizar
(ana-lisis viene del griego «liberar/desatar hacia arriba»), desmenuzar las citas seleccionadas, elegir el marco
teorico o perspectiva desde donde mirarlo, etc. Considerando que los y las estudiantes no son especialistas ni
en filologia ni en literatura griega, la originalidad no serd evaluada. Lo importante es la factibilidad.

2. Realizar una seleccién de citas textuales o fichaje, a partir de cuyo analisis se proponga comprobar la
hipoétesis presentada.

Como el trabajo supone un ejercicio comparativo respecto de la novedad de los dramaturgos al llevar
a escena material mitico conocido, este fichaje debe contar con al menos cuatro citas breves (entendemos por
breves aproximadamente cinco/seis lineas, aunque esto es orientativo),”” de dos de cada una de las obras selec-
cionadas. Los textos a trabajar deben ser copiados, porque serian total o parcialmente citados en un hipotético
trabajo escrito (de acuerdo a su extension). Debe consignarse la obra seleccionada, las paginas y la edicion.

Ejes tematicos propuestos. La eleccion de uno de ellos es obligatoria y debe consignarse en la resoluciéon
de la consigna:

S El personaje de Electra en dos de las tres tragedias.

S El personaje de Orestes en dos de las tres tragedias.

S El personaje de Clitemnestra en dos de las tres tragedias.

© El rol del coro en un momento especifico de dos de las tres tragedias.

© Cambios producidos por la inclusiéon de personajes novedosos, por ejemplo: Crisétemis, campesino
marido de Electra.

© Relaciones entre personajes: Electra-Orestes.

35 La secuencia didactica pretende ser gradual, pero sobre todo se propone un juego en las tltimas dos (propuesta de una hipotesis

direccionada; propuesta de una hipdtesis orientada mas fichaje de corpus de analisis), en el que el tercer nivel seria redactar un
trabajo (con formato de ponencia, de ensayo, u otro a criterio del docente) en el que se tejan los pasos ejercitados en un texto
de corte argumentativo.

36 Desde ya, no es importante la extension, sino la claridad del planteo. En relacién con esto, es importante tener en cuenta las
aclaraciones sobre qué es y como redactar una hipoétesis, tanto como las devoluciones recibidas al realizar la microtarea de
Pindaro.

37 El corpus elegido no debe ser mas extenso que una carilla y media en total, ya que eso implicaria que la voz citada (el texto) do-

minaria sobre su propia voz (que es, en tanto investigadores que seran, la importante). Es destacable senalar que el objetivo de
la consigna es promover lecturas personales de pasajes especificos seleccionados ad hoc por los y las estudiantes. No supone la
lectura de nuevo material bibliografico ni de investigacion sobre un tema, sino, por el contrario, un ejercicio de interpretaciéon
y argumentacion sencillo, pero original por ser propio, en el que se pongan en practica y en marcha los ejes vistos a lo largo del
itinerario didactico propuesto.



© Relaciones entre personajes: Electra-Clitemnestra

S Relaciones entre personajes: Electra-Coro.

S Comparacién del mismo momento en dos obras: escena del matricidio.

S Comparacién del mismo momento en dos obras: escena de reconocimiento entre hermanos

S Influencia del pasado en el presente del mito: el mismo episodio pasado tomado para iluminar el pre-

sente de dos obras.

A modo de cierre

Los mitos eran parte fundamental del repertorio de los tres grandes géneros clasicos, segiin «cémo los
clasificamos nosotros», en palabras de Riu (2003): épica, lirica y tragedia.*® Los poemas épicos fueron funda-
mentales para la construccion de una identidad griega, panhelénica, y para ello estuvieron los mitos. En la
lirica, los mitos aparecen generalmente aludidos, a la manera de un intertexto que ilumina la ocasion perfor-
mativa para la que cada poema se compuso. La tragedia ofrece una perspectiva nueva sobre los mitos: el lado
B del destino heroico. Lo innegable es que los mitos, en uno u otro ropaje, continuaban formando parte de la
educacién popular, eran objeto y motivo para la reflexioén sobre temas humanos, subjetivos o colectivos, y por
su notable versatilidad pudieron (jy pueden!, atin hoy, jsiglos después!) integrar los mas variados discursos, en
nuevos espacios y en otras circunstancias temporales.

La secuencia de microtareas propuesta permite, a partir de la practica, teorizar sobre el mito como re-
pertorio, como archivo de temas y motivos; versa entonces sobre un fenémeno que ha perdurado y proliferado
atravesado la cultura griega y universal, con notable vigencia en la actualidad. Queda aqui la invitacién para
sumar otros pasajes y nuevas propuestas que permitan un recorrido a través (y no a lo largo) de la literatura

griega.

Referencias bibliograficas

Apolodoro (1985). Biblioteca. Introduccion de Javier Arce. Traduccion y notas de Margarita Rodriguez de Se-
pulveda. Madrid: Gredos.

Cabrera, P. (2003). Cuentos y folclore en Homero: la imagen del otro, en P. Cabrera y R. Olmos (coords.) Sobre
la Odisea. Visiones desde el mito y la arqueologia. Madrid: Polifemo, pp. 263-292.

Calame, C. (1996). Choruses of Ancient Women in Greece: T heir Morphology, Religious Roles and Social Functions. Lan-
ham: Rowman & Littlefield.

Davies, M. (1988). Monody, Choral lyric, and the tyranny of the hand-book. Classical Quarterly, 38(1).
Delgado, C. (2016). Platén. lon. Edicion bilingiie. Traduccion, notas e introduccion. Buenos Aires: Colihue.

de Jong, 1. (2001). A Narratological Commentary on the Odyssey. Cambridge: Cambridge University Press.
De Romilly, J. (2011, 1970). La tragedia Griega. Madrid: Gredos.

Fernandez Deagustini, M. del P. (2010). £/ espacio épico en el canto 11 de Odisea, La Plata: EDULP.

Fernandez Deagustini, M. del P. (2017). Swift, L. Greek Tragedy. Themes and Contexts. London: Bloomsbury
Academic, 2016 (resena), Synthesis 24(2).

Garcia Gual, C. (1992). Introduccion a la mitologia griega. Madrid: Alianza.

Garcia Gual, C. (2014). Historia minima de la mitologia. Los mitos cldsicos y sus ecos en la tradicion occidental. Madrid:
Turner.

Gerber, D. (Ed.) (1997). 4 companion to the Greek Lyric poets. Leiden, New York, Koln: Brill.

Goldhill, S. (1990). The Great Dionysia and Civic Ideology en Winkler, J. J. & Zeitlin, I (eds.) Nothing to do with
Dionysos? Athenian Drama in its Social Context, Princeton: Princeton University Press,

Herington, C. J. (1963). The Influence of Old Comedy on Aeschylus’ Later Trilogies. Transacciones y proce-
dimientos de la Asociacién Filologica Americana, 94, pp. 113-125. https://doi.org/10.2307/283639

38 Es importante tener presente que en el siglo V a.C. existian otros dos subgéneros, la comedia y el drama satirico, que también
tomaban los mitos como repertorio. La tragedia ha sido sin dudas el subgénero mas conocido, releido y recreado entre los tres.



Homero (1910). Odisea. Traducciéon de Luis Segald y Estalella. https://es.wikisource.org/wiki/La_Odisea_
(Luis_Segala_y_Estalella)/Canto_XI

Lévi-Strauss, C. (1993). Mito y significado. Madrid: Alianza.
Lévi-Strauss, C. (1995b). Antropologia estructural. Buenos Aires: Paidoés.
Lins Brandao, J. (2005). Antiga Musa (arqueologia da ficgdo). Belo Horizonte: FALE-UFMG.

Malta, A. (2007). Polii polld pollon: multiplicidade no proémio da Odisséia. Synthesis, 14. https://www.memoria.
fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.409/pr.409.pdf

Marcus, G. y Panougia, N. (2008). Ethnographica Moralia: Experiments in Interpretive Anthropology. New York: Ford-
ham University Press.

Miralles, C. (1988). Introduccién en J. A. Lopez Férez (ed.), Historia de la lteratura griega. Madrid: UNED,
pp- 9-29.

Napoli, J. T. (2018). La inspiracién poética. De Platén al romanticismo, Erasmus XX (2).
Napoli, J. T. (2022). El Ién de Platén. La Plata: EDULP. http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/145804
Pindaro (1991). Piticas. Introduccion, traduccion y notas de Rubén Bonifaz Nufio. México: UNAM.

Riu, X. (2003). Sobre los géneros literarios en la literatura griega. Myrtia, 18.

Segal, C. (1990). Lirica coral en el siglo V, en PE. Easterling y B.M.W. Knox (eds.), Historia de la Literatura Cld-
sica. Madrid: Gredos.

Sinott, E. (2006). «Introduccion», en Aristiteles, Poética. Buenos Aires: Colihue. https://www.uv.es/ ~japastor/
mitos/b2-5.htm

Swift, L. (2016). Greek Tragedy. Themes and Contexts. London: Bloomsbury Academic.
Swift, L. (2010). The Hidden Chorus: Echoes of Genre in Tragic Lyric, Oxford-New York: Oxford University Press.


http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/145804
https://www.uv.es/~japastor/mitos/b2-5.htm
https://www.uv.es/~japastor/mitos/b2-5.htm

